sudostasien

Zeitschrift fur Politik e Kultur e Dialog

3 | 2020, Timor-Leste,
Autor*in: Berta Antonieta Tilman Pereira

Unnachgiebig im Kampf gegen
Unterdruckung

Osttimors starke Frauen © UN Photo by Martine Perret

In Timor-Leste haben Frauen tuber Jahrhunderte hinweg immer wieder Gewalt erfahren. Sie waren
am Kampf um die Unabhdngigkeit aktiv beteiligt. Dennoch ist ihre Geschichte bislang nur in
Bruchstiicken niedergeschrieben und in der Gesellschaft wenig sichtbar.

Geschichte wurde in Timor-Leste in den kommunalen Gesellschaften von Generation zu Generation
mundlich weitergegeben. Doch nur dort, wo Frauen zusammenkamen, ob in der Landwirtschaft,
beim Weben von Tais (traditionell gewebte Stoffe) oder dem Fertigen von Bote (geflochtene Korbe)
wurde die weibliche Seite der Geschichte horbar und sichtbar.


https://suedostasien.net/author/berta-antonieta-tilman-pereira/

Die Weberinnen der Erinnerung

Sie lasst sich in traditionell gewebter Kleidung finden, die Muster erzahlen die Erinnerungen. Die
Bedeutung des Webens geht tiber den Beruf oder das Kunsthandwerk fur touristische Zwecke
hinaus. In Timor-Leste sind Tais keine Alltagskleidung, sondern eine Kleidung, die bei traditionellen
Ritualen, bei Heirat und Beerdigungen getragen wird. Nach der Unabhangigkeit haben private
Unternehmen diese Webmuster gestohlen und nutzen sie kommerziell. Dies ist respektlos gegeniiber
der Arbeit der Frauen, nimmt ihnen ihr geistiges Eigentum und ihre wirtschaftliche
Existenzgrundlage.

Gewebte Geschichte. Die Gruppe Buibere nia Riska gestaltete im September 2019 die Mauern
des Nationalstadion in Dili mit Motiven zur gesellschaftspolitischen Funktion und Mitsprache von
Frauen in Timor-Leste. © Anemi Wick

Die Stellung von Frauen im Wandel der Zeitgeschichte

Das Leben in Timor-Leste spielt sich im Landlichen ab. Auch heute betreiben noch 64% der
Osttimores*innen weitgehend selbst versorgende Landwirtschaft als Subsistenzbauern und
Bauerinnen. Mehr als die Halfte von ihnen sind Frauen. Die Verbindung der Frauen mit Mutter Erde
ist untrennbar. Die Geschichte von Frauen wird also auch auf Korn und Maniok, das sie pflanzen und



fur die Trockenzeit aufbewahren, und auf dem Samen einheimischer Pflanzen und Krauter
geschrieben.

Wahrend der indonesischen Besatzungszeit (1975 - 1999) haben Frauen die Mitglieder der
Befreiungsbewegung in den Bergen mit Nahrung versorgt, die sie eigens angebaut und in ihren
Taschen versteckt unter grofRen Gefahren zu ihnen gebracht haben. Frauen zeigten im langen Kampf
fur die nationale Befreiung enormen Mut. Ohne die revolutionaren Taten der osttimoresischen
Frauen in dieser Zeit konnte das Ergebnis heute ein anderes sein. Damals waren die Frauen
ermachtigt und ihr Beitrag war anerkannt. Heute sind die Frauen genauso stark, mussen sich aber
wieder gegen Faktoren, die sie entmundigen, wehren und fur ihre wirtschaftliche und politische
Befreiung kampfen. Faktoren, die im Kolonialismus, in der Unterdruckung und nicht zuletzt auch in
den herkommlichen Gebrauchen ihren Ursprung haben.

Unterdrickung wurzelt in Tradition und Fremdherrschaft

Im Gegensatz zu den Frauen im Westen sind die Frauen in Timor-Leste noch stark an traditionelle
Praktiken gebunden, die sie von Entscheidungsprozessen ausschliefSen. Unsere Nationalheldin Rosa
Muki Bonaparte [1] schrieb in ihrem berithmten Manifest von 1975:

»~Das Hauptziel der Frauen, die an der Revolution teilnehmen, ist streng genommen nicht die
Emanzipation der Frau als Frau, sondern der Triumph der Revolution und folglich die Befreiung der
Frau als soziales Wesen, das einer doppelten Ausbeutung ausgesetzt ist: der unter den traditionellen
Vorstellungen und der unter den kolonialistischen Vorstellungen” ,Manifest”: East Timor’s “Red
Rosa”, David Hutt, New Mandala, 18. August, 2017

Muki brachte uns dazu, die tief verwurzelten Unterdrickungen aus unseren eigenen Traditionen und
dem kolonialen Erbe, denen Frauen bis heute tagtaglich ausgesetzt sind, zu identifizieren und zu
reflektieren.


https://www.newmandala.org/rosa-bonaparte-east-timors-red-rosa/

Rosa Muki Bonaparte: ,Nichts ist starker als eine Frau, die fiir das kampft, woran sie glaubt.”
Graffiti in Dili © Monika Schlicher

Kulturelle Praktiken beschneiden weibliche Beteiligung

Unsere traditionellen Praktiken sind ungeschriebene Rituale und Lebensweisen, die von Generation
zu Generation weitergegeben werden, aber von einem Clan zum anderen unterschiedlich sind. Die
meisten Osttimores*innen leben nach wie vor nach ihnen, zum Beispiel bei EheschlieSungen, bei
Todesfallen, bei wichtigen Ereignissen im Leben eines Menschen. Einige kulturelle Praktiken haben
eine Uminterpretation erfahren, aber bleiben bindend. Sie durfen nicht in Frage gestellt werden.
Das gebietet der Nationalstolz. Sie sind Teil kollektiver Rituale, die die Gemeinschaft
zusammenhalten. Einige konnen als positiv angesehen werden, z.B.

o nahe biti (,die gewebte Matte ausbreiten’), bei dem alle auf einer Matte sitzen und auf
Augenhohe diskutieren, um Losungen fiir ein Problem zu finden,

o fo sala (,einen Fehler ausgleichen’), eine Praxis, bei der eine Geldstrafe gezahlt wird,
wenn man jemanden beschimpft oder beleidigt, und

o tara bandu (,Verbot’), das zum Umweltschutz praktiziert wird.

Die wichtigste Gemeinsamkeit, die diese kulturellen Praktiken eint, besteht jedoch darin, dass es
ihnen an der Beteiligung von Frauen mangelt.

Einige haben Frauen den Mannern untergeordnet und ihnen das Recht auf eigene Entscheidungen
genommen. Deutlich wird dies bei der Praxis von Barlaki. Dies ist ein Vertrag bei der traditionellen



EheschlielSung zwischen den Familien der Frau und des Mannes. Die beiden Familien werden mit
bestimmten Ritualen und einer Anhaufung von Reichtum, der weitergegeben wird, vereint. Es
handelt es sich bei Barlaki um eine ,Ehe zwischen zwei Familien'.

In einem Vermittlungsverfahren zwischen den Onkeln als mannlichen Vertretern der Familien wird
Art und Hohe des Barlaki festgelegt. Ziel ist, die zwei Familien zu vereinen und das Bundnis zu
besiegeln. Diese Praxis schlieSt die Frau von der Hauptdiskussion aus: Seit Jahrhunderten hat sie
weder Entscheidungsfreiheit iiber die Art der EheschlieSung, noch iiber die Konditionen, die der
Familie des Manns auferlegt werden sollen. Heute wird dieser Austausch allzu oft als Brautpreis
interpretiert, mit dem die Manner die Frau als Eigentum erwerben. Mit dieser Haltung nehmen sie
sich das Recht heraus, die Frau zu mafregeln, zu kontrollieren und auch Gewalt anzuwenden.

“Frauen konnen sich nieht frei bewegen”. Die Gruppe Buibere nia Riska gestaltete im September
2019 die Mauern des Nationalstadion in Dili mit Motiven zur gesellschaftspolitischen Funktion
und Mitsprache von Frauen in Timor-Leste. © Anemi Wick

Fremdherrschaft verscharft die Auswirkungen patriarchaler
Strukturen

Diese traditionellen Praktiken haben Hunderte von Jahren trotz Kolonialismus und
Unterdruckungsregimen unverandert uberlebt. Das liegt daran, dass die Systeme patriarchalisch
sind, nach Kontrolle und mannlicher Dominanz streben. So setzt sich der Kreislauf der
Unterdruckung von Frauen fort.

Nehmen wir ein weiteres Beispiel: Meine Mutter wurde 1960 wahrend der portugiesischen
Kolonialzeit geboren. Thren Erzahlungen nach konnten Frauen sich nicht alleine in der Offentlichkeit



bewegen, aus Angst, dass das portugiesische Militar sie entfuhrt und vergewaltigt. Sie mussten auch
bei Tage von Mannern (Ehemann, Bruder oder Familienangehorigen) begleitet werden.

Wahrend der indonesischen Besatzungszeit wiederholte sich diese Geschichte. Meine Mutter
gehorte seit 1975 der OPMT, der Volksorganisation der Frauen von Timor-Leste (Organizasaun
Popular da Mulher de Timor). In ihrer Region Manufahi engagierte sie sich aktiv in der
Volksbildungspolitik. Eine ihrer Aufgaben war es, die in die Berge gefliichteten Osttimores*innen
dazu anzuhalten, sich nicht den Indonesiern zu ergeben. So tauchte sie auf der roten Liste des
indonesischen Militars auf. Dies bedeutete, dass ihre gesamte Familie Gefahr lief getotet zu werden.
Sie selbst wurde von Militars uberwacht und bedrangt, ihre Frau zu werden. Um nicht von der
indonesischen Armee zur Prostitution gezwungen zu werden oder das Leben ihrer Familie bei einer
Verweigerung zu gefahrden, musste sie rasch einen osttimoresischen Ehemann finden.

'Hear our Story - Act to Change'

HAU KONTA SAI HAU N B ORIA,
TANBA HAY GaKOHI JERASAUN FOUN
ATU sAl VITINIA TAN BA VIOLENSIA

erzahle meine Geschichte, weil ich nicht mochte, dass die nachste Generation wieder Opfer von
Gewalt wird.” Zum 7. Dezember 2018, dem Jahrestag der indonesischen Invasion 1975, lud die
Organisation Asosiasaun Chega! ba ita, gemeinsam mit anderen NGOs in der Stadt Baucau zu einen
Gedenkmarsch mit Uberlebenden von sexualisierter Kriegsgewalt ein. Unter dem Motto »Hear our
Story - Act to Change« fand die Veranstaltung im Rahmen einer landesweiten Kampagne gegen
geschlechterspezifische Gewalt statt. Der Stadtrundgang fuhrte zu ehemaligen Polizei- und
Militarstationen, sowie zu Folterstatten, wie das Hotel Flamboyan. © ACbit

Opfer von sexualisierter Gewalt werden stigmatisiert

Die Geschichte meiner Mutter ist nicht aulSergewohnlich. Es ist die Geschichte unzahliger
osttimoresischer Frauen, die sich und ihre Familie retteten, weil sie gezwungenermalSen mit
indonesischen Militars oder Polizisten als Frau zusammen lebten, von den Japanern im 2. Weltkrieg
zwangsprostituiert wurden oder willkurlich heiraten mussten. Die Frauen, die dieses Opfer gebracht


http://chegabaita.org/
http://chegabaita.org/blog/event-activities/sixteen-days-of-activism-against-gender-violence-international-day-for-the-elimination-of-violence-against-women/

haben, werden bis heute geachtet, sogar ihre Kinder. Ihr Tun wird nicht als heldenhafte Tat
angesehen, das Menschenleben rettete, sondern sie werden von der Gesellschaft dafir auch noch
verurteilt. Die allgemein gebrauchlichen Worte sind nona ba bapa oder nona ba malae (Prostituierte
der Indonesier oder der Auslander).

Das indonesische Militarregime hat Frauen zur Informationsbeschaffung systematisch inhaftiert und
gefoltert. Vergewaltigung als Kriegswaffe war eine sehr verbreitete Taktik der Unterdrucker, um
Frauen zu erniedrigen. Uber diese grausamen Taten wurde und wird in Timor-Leste kaum
gesprochen. Weil das Benennen intimer Korperteile der Frau tabuisiert ist, ist sexualisierte Gewalt
schambesetzt. Der Kampf der Frauen zur Befreiung unseres Landes wird immer noch nicht in vollem
Umfang gewurdigt. Die meisten Statuen in Timor-Leste verherrlichen mannliche Kriegshelden. Nur
CAVR, die Kommission ftir Aufnahme, Wahrheit und Versohnung in Timor-Leste, ist eine grofSartige
Anlaufstelle, wo die Erfahrungen unzahliger Frauen dokumentiert sind.

Bedingt durch die gesellschaftlichen und traditionellen Normen, durch das Verhalten und die
Verurteilungen durch die Regierung, die Gesellschaft und ihre Familien werden Frauen bis heute
ausgegrenzt und sind standigen Kampfen ausgesetzt.

Widerstandskraft und Wurde

Frauen in Timor-Leste haben eine extrem tragende Funktion in der Gesellschaft. Ihre Existenz in
diesem System doppelter Unterdrickung ist ein tagtaglicher Akt des Widerstands und ein
Aufbegehren fir Unabhangigkeit und Selbstbestimmung. Selbst ihre ,traditionell weiblichen’
Beitrage zum Widerstand, sei es die Versorgung der revolutionaren Krafte der Vergangenheit oder
das Aufziehen der Generation der Anfithrer von heute, werden nicht ausreichend beachtet und
wertgeschatzt. Es ist an der Zeit, den Beitrag der Frauen zur Gesellschaft von Timor-Leste - in
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft - zu wiirdigen.



Frauen sorgen fur die Ernahrung © Titiso Kour-Ara

Wir sollten den Mut und die Kraft der Frauen in den landlichen Gebieten wieder ins Bewusstsein
ricken. Das Wissen uiber Land, Nahrung, Ernahrung, Naturkrautermedizin, Kleidung muss erhalten
bleiben. Im Jahr 1975 gelang es der von Frauen gefuhrten Volkshewegung OPMT, der Rosa Muki
Bonaparte angehorte, die Analphabetenrate stark zu verbessern. Kinderkrippen und offentliche
Kinderbetreuung sollten zu mehr Gleichberechtigung von Frauen und Mannern im Haushalt fihren.
Wir mussten wieder eine solche Bewegung mobilisieren.

Es gibt so viel Wissen und Fahigkeiten, die vom der OPMT nicht auf die jiingere Generation
ubertragen werden konnten, weil sie durch die illegale Invasion von Indonesien unterbrochen
wurde. Lasst uns unsere weiblichen Helden wie Rosa Muki Bonaparte nicht vergessen und dafur



sorgen, dass ihr Vermachtnis und ihre Prasenz in der Geschichte Timor-Lestes in unserer nachsten
Generation lebendig gehalten wird, indem wir in ihrem Namen offentliche Bibliotheken oder
landwirtschaftliche Forschungszentren errichten.

Osttimors Frauen habe sich ihre Unbeschwertheit und Tatkraft beibehalten, man hort sie laut
lachen, sie verschaffen sich im Offentlichen Gehér, sie tanzen bei der Ernte des Korns den tebe-tebe
(traditioneller Kreistanz). Es sind die Frauen, die Gaste willkommen heilen und eine Tasse Kaffee
anbieten. Der Kaffee wurde nicht nur von den Frauen zubereitet, sondern auch von ihnen vom
Kaffeebaum gesammelt, den sie vor langer Zeit gepflanzt haben.

Die Verbundenheit der Frauen mit der Erde Timor-Lestes, ihre mundlich erzahlte Geschichte und
ihre Widerstandskraft, die iber Generationen weitergegeben wurden, sind ein Reichtum dieser
Nation, den es zu bewahren und zu zelebrieren gilt. Wir durfen nicht vergessen, dass Frauen keine
Opfer sind. Sie sind resiliente Uberlebende. Jede Frau ist ein Akt des Widerstands gegen das
patriarchale System, ihre Geschichte reicht in diesem Land Hunderte von Jahren zuruck. Es lohnt
sich, auf ihre Stimmen zu horen und von ihnen zu lernen, um die Zukunft von Timor-Leste fur alle zu
gestalten.

Ubersetzung aus dem Englischen von: Monika Schlicher und Maria Tschanz

[1] Frauenrechtlerin, Mitglied im Zentralkomitee der FRETILIN; Generalsekretarin der
Volksorganisation der Frauen von Timor-Leste (Organizasaun Popular da Mulher de Timor); Sie
wurde zuletzt am 8. Dez. 1975, einen Tag nach der Invasion durch Indonesien, am Kai im Hafen von
Dili lebend gesehen. Das indonesische Militar richtete dort zahlreiche Menschen hin.

Berta Antonieta Tilman Pereira arbeitet bei La’o Hamutuk, einer Nichtregierungsorganisation in Timor-

Leste, die Entwicklungsprozesse des Landes analysiert und sich flr eine nachhaltige, auf den Menschen
ausgerichtete Politik, einsetzt. Sie ist auch engagiertes Mitglied verschiedener Graswurzelbewegungen,
wie Grupu Feminista und Buibere nia Riska.

Kontakt: feministaihatimor[atlgmail[dot]com

Dieser Text erscheint unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.


mailto:feministaihatimor@gmail.com
http://laohamutuk.org
https://www.facebook.com/FeminismuihaTimor/
https://www.facebook.com/buibereniariska/
mailto:feministaihatimor@gmail.com
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

