udostasien

Zeitschrift fur Politik e Kultur e Dialog

3 | 2019, Indonesien,
Autor*in: Ingo Wandelt

Wenn religiose Zugehorigkeit das
Selbst bestimmt (Teil 1)

Garuda an einer Pancasila-Gedenkwand in einem Hotel in Malang (Ostjava), in dem einst
Staatsgrunder Sukarno ubernachtete © Ingo Wandelt

Indonesien: Die Umbriiche seit dem Ende der Suharto-Ara 1998 betrafen alle sozialen und
politischen Bereiche von Staat und Gesellschaft. Doch vor allem religiose Identitdt dient neuerdings
als Gemeinschafts- und Politik-stiftender Wert.

Der Neuanfang ging mit der untertreibend-bescheidenen Bezeichnung Reformasi (Reform) einher,
und der damit angestoSene Reformplan veranderte den Staat, seine Institutionen und seine
Verfassung. Mehrere Verfassungsanderungen wurden vom Parlament angestofSen und beendeten


https://suedostasien.net/author/ingo-wandelt/amp/

damit das unter der ,Neuen Ordnung’ [Zeit der Suharto-Diktatur, d. Red.] geltende quasi-Verbot von
Verfassungsanderungen. Die Pancasila blieb bei diesen Anstrengungen aullen vor. Reformasi sah
dort keinen Veranderungsbedarf.

Pancasila, Sanskrit fir ,die Funf Grundlagen oder Prinzipien’, bezeichnet die Wertegrundlage des
1945 ausgerufenen Staates Indonesien und ist Bestandteil der Verfassungspraambel. Begriff und
Erstentwurf gehen auf den Staatsgrunder und ersten Prasidenten Sukarno zuruck. Die Pancasila ist
seither eng verbunden mit der indonesischen Staatlichkeit und firmiert u.a. auf dem Staatswappen
mit dem mythischen Vogel Garuda, auf dessen Brustschild die Pancasila-Symbole prangen. Der
Garuda Pancasila steht fiir die Verteidigung der zentralen Werte, fur die der Staat eintritt.

Die fiinf Prinzipien der Pancasila

Der Glaube an den all-einheitlichen Gott (Ketuhanan yang Maha Esa),

Gerechter und zivilisierter Humanismus (Kemanusiaan Yang Adil dan Beradab),

Nationale Einheit (Persatuan Indonesia),

Demokratie, basierend auf der einheitlichen Beschlussfassung (Kerakyatan Yang Dipimpin
oleh Hikmat Kebijaksanaan dalam Permusyawaratan dan Perwakilan),

5. Soziale Gerechtigkeit fur das gesamte indonesische Volk (Keadilan Sosial bagi Seluruh Rakyat
Indonesia).

Ll

Reformasi und ihr schwacher Kompass

Reformasi war neben dem Ersetzen der Fuhrungsfiguren eines Regimes auch das Ersetzen des
Regimes selbst durch eine demokratisch legitimierte neue Staatsordnung, die mit der Pancasila
einvernehmlich ist. Keine ihrer Formulierungen bedurften einer Anderung, aber ebenso wenig
verkniipften sich ReformmafRnahmen mit einer oder mehreren Werten der Pancasila. Reformasi war
ihrem Wesen nach ein Umbau des Staatswesens hin zu mehr verankerter Demokratie.

Tiefere identitatsbezogene Fragestellungen und (Selbst-)Zweifel - ,Wer sind wir?’, ,Wohin wollen
wir?’, ,Woher kommen wir?’ - gingen in der Flut von Ereignissen, Neuerungen und Zwangen, die
uber das Land hereinbrachen, unter. Fragen nach der Wertebasis, die den Regimewechsel
anfanglich dynamisiert hatten, verblassten nach und nach. ,Demokrasi’, ,Gegen Korruption und
Nepotismus’ und andere Slogans von 1998 kamen irgendwann nicht mehr recht voran. Reformasi
war dabei, ihren ohnehin schwach entwickelten Kompass zu verlieren.

Gemeinsame Identitat und Gerechtigkeit, die politische Werteebene, kamen zu kurz. Fur wen sollte
Reformasi gemacht werden und wie? Auf was kann sich Reformasi stitzen? Die Pancasila schien
darauf keine Antwort bieten zu konnen. Beziehungsweise gab es offenbar keinen Bedarf, sie
heranzuziehen. Pancasila war da und blieb, nur schaute niemand hin. Das anderte sich erst 2016/17,
und zwar radikal. Pancasila wurde uber Nacht zum Instrument, Symbol und zur Waffe im politischen
Streit um die indonesische Identitat. Was war passiert?



PANCASILA

B R A A 54
2 ADMN T A0 048 B,
PEERSepe—

1 RIRATATAN AR5 PP O AT REBARSURANY
B TS s LY

Garuda-Monument mit den funf Prinzipien. Leider wird die offentliche Diskussion haufig auf das
erste Prinzip - die Glaubensfrage - verengt. © Baba Neko Baka, Flickr

Pancasila in der Neuen Ordnung

In der Neuen Ordnung hatte das unverbruchliche Tabu gegolten, Themen nicht an- und
auszusprechen, die mit dem Akronym SARA verbunden waren, den grofSen Bruchlinien der
polymorphen indonesischen Identitat:

e S = suku, die ethnische Zugehorigkeit,

e A = agama, Religion und religiose Zugehorigkeit,

e R = ras, die Rasse oder uber-ethnische Zugehorigkeit, und

e A = antar-golongan, die Beziehungen unter den ,Gruppen’, d.h. Identitatstragern in der
indonesischen Gesellschaft.

Hinter der Annahme, jede*r Indonesier*in besitze eine SARA-Identitat, stand der Gedanke, dass
jede*r Indonesier*in eine Mischidentitat besitze - eine Gebundenheit an eine Vielzahl von
Identitaten und Loyalitaten. Weiterhin wurde angenommen, dass das offene Ansprechen dieser
Identitatsfragen zu (latenten bis gewaltsamen) Ausbruchen der SARA-immanenten Spannungen
fuhren wurde. Dementsprechend war in ,SARA-Fragen’ Schweigen erste Burgerpflicht, um die
,soziale Harmonie’ zu wahren. SARA war Leitlinie der Strafgesetzgebung und rechtlich gefasst.



Ende des SARA-Verbotes

Die Reformasi bewirkte das Ende der Rechtsverfolgung von SARA-VerstolSen. Schranken, die ein
Aufbrechen von SARA-bedingten Verwerfungen verhindern konnten, wurden vom Staat nicht wieder
errichtet. Ausbriiche von SARA-bedingter Gewalt erschitterten die sozialen, kulturellen und
politischen Grundfesten der jungen Demokratie landesweit und uber Jahre. Die Pancasila schien
vergessen. Es gab keine Regeln und Leitlinien mehr, woran sich die Beziehung der Religionen und
Ethnien zu orientieren haben. Auch hatte die Reformasi den Status der Pancasila als einziger
erlaubter Grundlage sozialer Organisationen, der unter der Suharto-Herrschaft verpflichtend galt,
faktisch gekippt. In der Folge konnten politische Parteien, die sich zum Islam bekannten, erneut
aktiv werden und ihr Islam-Verstandnis politisch einbringen.

Die allgemeine Lockerung des vormals staatlich verordneten Diskursverbotes iiber das erste ,A’ von
SARA: agama, machte Religion zum primaren Symbol und Mittel zur Identitatsbestimmungen von
Gruppen, Gemeinschaften und politischen Bewegungen. Religion brachte das innere
Spaltungspotential der indonesischen Gesamtgesellschaft erneut zum Vorschein. Ab Mitte der
2010er Jahre wurde Identitatspolitik bezuglich religioser Zugehorigkeit zum distinktiven Merkmal
zugeschriebener Identitat: nur wer die ,richtige’ Religion besitze, sei ein*e Indonesier*in - und die
,richtige’ Religion ist der Islam, so die Lesart der Vertreter*innen des politischen Islam. Aber gerade
der war in Indonesien niemals ein homogenes Ganzes - und ist es auch heute nicht.

Der ,Fall Ahok’ und seine Folgen

Am 9. Mai 2017 wurde der Gouverneur (und Kandidat fir die bevorstehende Gouverneurswahl) in
Jakarta, Basuki Tjahaja Purnama, Spitzname Ahok, wegen Verunglimpfung der islamischen Religion
verurteilt. Ein Fall ohne Prazedenz in der indonesischen Geschichte. Religion, ein - im konkreten
Fall nachtraglich verfalschtes Zitat - beendete - vorlaufig? - die politische Karriere eines
charismatischen Jungpolitikers.

Ahok war 2012 als stellvertretender Gouverneur von Jakarta hinter Joko Widodo gewahlt worden.
Als jener im Oktober 2014 erfolgreich fiir das Amt des Staatsprasidenten kandidierte, rickte
verfassungsgemalS Ahok auf die Position Widodos nach und kandidierte 2017 selbst fur den
Gouverneursposten Jakarta. Als Kandidat stief8 er auf den erbitterten Widerstand von Hardliner-
Islamisten wie der FPI (Front Pembela Islam, Verteidigerfront des Islam).


https://www.heise.de/tp/features/Indonesien-Gouverneur-wegen-Gotteslaesterung-verurteilt-3708750.html
https://www.heise.de/tp/features/Indonesien-Gouverneur-wegen-Gotteslaesterung-verurteilt-3708750.html

Am 2. Dezember 2016 protestieren in Jakarta Hunderttausend wegen
mutmalilicher Blasphemie gegen Gouverneur Basuki ,Ahok” Tjahaja Purnama ©
Febriana Firdaus

Ahok ist Indonesier chinesischer Abstammung und ein Christ. Fur traditionalistische
Islamvertreter*innen zwei Ausschlusskriterien fiir hohe staatliche Amter. Uber einen manipulierten
Gesprachsmitschnitt bei einer Wahlkampfveranstaltung wurde Ahok der Verunglimpfung des Islam
angeklagt und nach einem entsprechenden Verunglimpfungsparagraphen im indonesischen
Strafrecht zu einer zweijahrigen Haftstrafe verurteilt. Der Islamrat MUI verhangte eine Fatwa
gegen Ahok.

Die staatliche Rechtsprechung, im Schulterschluss mit der institutionalisierten islamischen
Rechtsfindung wiedererweckte die Logik der beiden ersten Buchstaben des SARA-Akronyms und
instrumentalisierte suku und agama (ethnische und religiose Bindung) als Hintergrund einer
strafrechtlichen Verfolgung eines falschlich Beschuldigten, was einen Schlag gegen Demokratie, den
Geist der Reformasi, und auch gegen die Pancasila darstellte. Eine latent vorhandene
innerindonesische Wertedebatte brach offen aus.

Der politische Islam hatte mit der Kampagne gegen Ahok erheblich an Starke gewonnen.
Grolidemonstrationen von November 2016 bis Februar 2017 hatten Hunderttausende auf Jakartas
Strallen gebracht. Die daraus entstandene Bewegung 212, benannt nach dem Datum 2.12.2016, der
Tag, an dem eine der grofSten Demonstrationen statt gefunden hatte, verfestigte den politischen
Anspruch des politischen Islam auf Fuhrung im Staate. Der politische Islam hatte es geschafft, einen
christlichen Politiker aus seinem Amt zu drangen und gerichtlich wegen Beleidigung des Islam zu
verurteilen.

Der Artikel erschien zuerst in KITA: Das Magazin der Deutsch-Indonesischen Gesellschaft 2/2019;
Pancasila. S.59-65. Der Beitrag wurde fur die sudostasien redaktionell bearbeitet und gekurzt.



Das ist der erste Teil des Artikels ,Wenn die religiose Zugehorigkeit das Selbst bestimmt”
(hier geht’s zu Teil II).

i.wandelt@suedostasien.net

Ingo Wandelt ist Sidostasienwissenschaftler und Indonesist, er arbeitet schwerpunktmaBig zu Politik und
Gesellschaft Indonesiens, mit Spezialisierung auf Militar und Kommunikation/Sprache. Er ist Mitglied im
Vorstand der Deutsch-Indonesischen Gesellschaft KéIn und beruflich tatig am Bundessprachenamt in
Harth.

Wenn religiose Zugehorigkeit das Selbst bestimmt (Teil I)

By Ingo Wandelt

15. November 2019

Indonesien - Die Umbriiche seit dem Ende der Suharto-Ara 1998 betrafen alle sozialen und
politischen Bereiche von Staat und Gesellschaft. Doch vor allem religiose Identitat dient neuerdings
als Gemeinschafts- und Politik-stiftender Wert.

Dieser Text erscheint unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.


https://suedostasien.net/?p=6639
mailto:i.wandelt@suedostasien.net
https://suedostasien.net/indonesien-wenn-religioese-zugehoerigkeit-das-selbst-bestimmt-teil-i/
https://suedostasien.net/author/ingo-wandelt/
https://suedostasien.net/?p=206
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

