udostasien

Zeitschrift fur Politik e Kultur e Dialog

2 | 2020, Indonesien,
Autor*in: K. Grossmann, S. Hornbacher-Schonleber

Nachhaltigkeit als ,Gesetz Allahs’

Bei Bumi Langit werden landwirtschaftliche Produktion und Umweltschutz zusammengefuhrt ©
Foto mit freundlicher Genehmigung von Bumi Langit

Indonesien: Mit nachhaltiger Nahrungsmittelproduktion und der Verbesserung der Lage der
Kleinbauer*innen beschdftigen sich zunehmend auch islamische Initiativen. Ihre individuellen
Projekte sowie politisch angelegte aktivistische Bewegungen werden hier vorgestellt und in ihre
Reichweite geschildert.

In den letzten Jahren ist das Umweltbewusstsein unter islamischen Gelehrten und Organisationen in


https://suedostasien.net/author/kristina-grossmann-sophia-hornbacher-schoenleber/

Indonesien deutlich gestiegen. Einige beginnen, eine islamische Umwelt- und Sozialethik zu
artikulieren und versuchen aktiv, Probleme wie Klimawandel, Umweltverschmutzung und die
zunehmend prekare Lage von Kleinbauer*innen anzugehen. In ihren Bemuhungen haben islamische
Gelehrte eine ethische Grundlage entwickelt, die auf dem Koran und den Hadithen (sunnitischen
Sammlungen von Uberlieferungen iber Mohammed und sein Leben) basiert, um eine sozial und
okologisch nachhaltige Praxis zu unterstutzen.

Viele dieser Projekte werden lokal von Individuen oder Kleingruppen angestofSen oder haben sich,
sofern sie aufs ,GrofSe Ganze’ abzielen, noch nicht durchgesetzt. In diesem Artikel beleuchten wir
einerseits individuelle Projekte und andererseits politisch angelegte aktivistische Bewegungen, die
sich der nachhaltigen Nahrungsmittelproduktion widmen.

Iskandar Waworuntu © Foto mit freundlicher Genehmigung von Bumi
Langit

Permakultur nach islamischen Prinzipien: Das sozial-
okologische Projekt Bumi Langit

Im Jahr 2006 grundete Iskandar Waworuntu die Permakultur-Farm Bumi Langit [deutsch: Erde und
Himmel] bei Yogyakarta, wo etwa zehn Menschen leben und arbeiten. Sie produzieren Lebensmittel
im Rahmen von Permakultur, fordern so die Biodiversitat in der Region, und bieten Kurse fur
nachhaltige Landwirtschaft an. Des Weiteren unterstiitzt und integriert Bumi Langit
Dorfbewohner*innen der Umgebung, die auf der Farm arbeiten.

Dieses sozial-okologische Projekt ist zwar klein, erlangte aber durch die intensive Zusammenarbeit
mit einer Vielzahl bekannter zivilgesellschaftlicher Organisationen, Aktivist*innenen und
Universitaten nationale und internationale Bekanntheit. Gemeinsam mit (oft selbst ausgebildeten)
Bauer*innen betreibt Bumi Langit einen biologischen Erzeuger*innenmarkt. Inzwischen finden in
und um Yogyakarta an mehreren Tagen pro Woche solche Markte statt, die auch das Bewusstsein
fir nachhaltige und gesunde Nahrungsmittel steigern sollen.



Permakultur-Farm Bumi Langit bei Yogyakarta © Foto mit freundlicher
Genehmigung von Bumi Langit

Fir Iskandar ist Bumi Langit sowohl ein Ausweg aus einem exzessiven, ignoranten und
verschmutzten Leben als auch eine Gelegenheit, die islamische ethische Verpflichtung zu
Nachhaltigkeit und Umweltschutz zu praktizieren. Neben dem Training und dem Aufbau einer
Zivilgesellschaft und der Umsetzung weiterer islamischer Konzepte ist ein Leben nach dem Gesetz
Allahs ein zentrales Ziel von Bumi Langit, was fur Iskandar untrennbar mit dem Konzept der
Nachhaltigkeit verbunden ist.

Wachsendes Umweltbewusstsein in Sufi-Organisationen

Der kosmologisch-religiése Ansatz von Bumi Langit zeigt Ahnlichkeiten mit denen anderer
islamischer Gelehrter, die sich durch Bezugnahme auf den Koran und die Hadithen fur den
Umweltschutz einsetzen. Sie argumentieren, dass der Mensch in seiner einzigartigen Stellung als
Khalifah (Stellvertreterschaft Allahs) den iibermalSigen Verbrauch von naturlichen Ressourcen
missbilligen sollte, und betrachten den Kapitalismus als die Quelle von Umweltproblemen.

Vor allem fur Gruppen, die sufistisch [eine spirituelle, asketische Stromung des Islam] orientiert
sind, spielt Umweltschutz eine zunehmend zentrale Rolle. Auch Teile von Nahdlatul Ulama (NU), der
grofSten islamischen Organisation in Indonesien, die iberwiegend im landlichen Raum agiert,
beziehen in zunehmendem MalSe Stellung zu umweltpolitischen Fragen, welche besonders die
Landbevolkerung betreffen. So machte etwa die nationale Versammlung 2017 nicht nur Fragen des
gerechten Zugangs zu Land zu einem Schwerpunkt ihrer Empfehlungen und Rechtsurteile, sondern
auch die des Umweltschutzes.



o .
[ | |
|
N =4

WEDNESDAY& SAW@;‘Z |
RARU §SABIMU o

Einer der lokalen Bio-Markte, wo Bumi Langit sein Gemuse anbietet, ist
der Milas-Markt in Yogyakarta © Anett Keller

Seit den 1980er Jahren gibt es zunehmend viele Kyai [Gelehrte, Leiter von Pesantren, religiosen
Internaten], die einen 0kologischen Fokus auf ihre Arbeit legen und Umweltschutz und nachhaltige
Landwirtschaft vorantreiben. So etwa Pesantren Mursidul Hadi nahe Yogyakarta, das in
Zusammenarbeit mit der Bauer*innen-Gewerkschaft SPI (der indonesischen Mitgliedsorganisation
von La Via Campesina) Kurse in nachhaltiger Landwirtschaft fur junge Bauer*innen anbietet.

Interessanterweise bildet eine betrachtliche Anzahl von Pesantren die Schiler*innen nicht nur in
der Durchfihrung von Umweltpraktiken gemafR der islamischen Theologie aus, sondern auch in der
Entwicklung unternehmerischer Fahigkeiten, um die Rentabilitat der Einrichtung zu erhohen. So
konnen Pesantren eine vermittelnde Rolle gegenuber der jeweiligen lokalen kleinbauerlichen
Gesellschaft einnehmen.



Religiose Autoritaten und die staatliche
Entwicklungsagenda

In den 2010er Jahren richtete auch die Regierung in Zusammenarbeit mit NU Dutzende von so
genannten ,Oko-Pesantren’ ein, um der Umweltzerstorung entgegenzuwirken. Im Zuge der globalen
Diskurse tuber die Bekampfung des Klimawandels wollten Ministerien und Kommunalverwaltungen
das Bewusstsein fiir Umweltprobleme starken.

Dazu wandten sie sich an lokale Kyai und nutzten deren breite Netzwerke in Pesantren sowie ihre
einflussreiche Position in der Gesellschaft, um Informationen zu verbreiten und Projekte
umzusetzen. Da die Verbindungen zwischen NU und Regierungsinstitutionen stark sind, arbeiteten
muslimische Gelehrte mit Regierungsvertreter¥innen zusammen, um eine islamische Okotheologie
zu entwickeln und Programme wie Abfallwirtschaft und okologische Landwirtschaft umzusetzen.

Immer wieder stehen Umweltprojekte in Pesantren aber auch indirekt der nationalen
Entwicklungsagenda entgegen, etwa wenn sie erneuerbare Energien und Biotreibstoffe fordern. Da
die Regierung unter Joko Widodo fiir die javanische Wirtschaft der Zukunft vor allem auf Tourismus
und die Forderung fossiler Brennstoffe setzt, ist die Unterstiitzung kleinbauerlicher Existenzen
demgegeniber nicht in ihrem Sinne. Die landwirtschaftliche Produktion soll nach Regierungswillen
in Zukunft auf andere Inseln ausgelagert werden (vgl. dazu auch den Artikel zum Megareisprojekt
auf sudostasien.net). In diesen Fallen erhalten Pesantren keine staatliche Forderung und es ist oft
schwer fur sie, ihre Existenz aufrecht zu erhalten.

Lokale Aktivistinnen in Banyuwangi erklaren FNKSDA-Aktivist*innen die Auswirkungen
der Tujuh Bukit Mine auf ihre Fischerei- und Ackerbauertrage © Sophia Hornbacher-
Schonleber

Lokale Aktivist*innen immer berichten aufSerdem immer wieder emport davon, dass manche Kyai



mit Geldgeschenken oder anderen Vergunstigungen von Unternehmer*innen ,gekauft’ wiirden, um
in ihrer Funktion als lokale religiose Autoritaten deren Projekten zuzustimmen und die Bevolkerung
zu beeinflussen.

Im Fall der Tujuh Bukit Goldmine (Tumpang Pitu) in Banyuwangi im Osten Javas etwa, die trotz
massiver Proteste der Lokalbevolkerung in einem Umweltschutzgebiet genehmigt und errichtet
wurde, wurden Anwohner*innen zu einem interreligiosen Gebet eingeladen, das die Goldmine
buchstablich absegnen sollte.

Hierzu hatten die Betreiber*innen Kleriker*innen aller relevanten lokalen religiosen Gruppen
bewegen konnen. Mitglieder der lokalen Protestbewegung waren emport und aulSerten den
Verdacht, moglicherweise habe Bestechung eine Rolle gespielt. Die Mine gefahrdet massiv die
Nahrungsmittelversorgung und Lebensgrundlage lokaler Bauer*innen und Fischer*innen, da durch
den Bergbau Schlammlawinen ausgelost werden, welche Felder uberfluten, sowie giftige Abwasser
ins Meer geraten, die die Lebewesen dort toten.

Kapitalismuskritischer islamischer Aktivismus

Die NU-nahe Bewegung FNKSDA (NU Front fur die Souveranitat iber naturliche Ressourcen) ist
eine Initiative junger Sufi-Aktivist*innen, die sich auch im Fall Tujuh Bukit auf die Seite lokaler
Aktivist*innen stellt. Anders als die zuvor beschriebenen Initiativen setzt die Bewegung auf einen
explizit politischen Kurs, indem sie mit sakularen Agrar-Aktivist*innen kooperiert sowie daran
arbeitet, auf nationaler und regionaler Ebene NU-Entscheidungstrager*innen dahingehend zu
beeinflussen, Stellung zugunsten der Bauer*innen zu beziehen (vgl. dazu auch Artikel
Religionsschtiler gegen Agrarkapitalismus in sudostasien 2/2017).

Ahnliche Artikel zum Thema:

»verheerende Folgen unseres Lebensstils”

Veroffentlicht: 25. Oktober 2018

Indonesien - Der Film ,Asimetris” von Dandhy Dwi Laksono kritisiert die Folgen der
Palmolindustrie. Es geht um Umwelt, Menschenrechte und die Rolle von Wirtschaft und
Politik.


https://crossasia-journals.ub.uni-heidelberg.de/index.php/soa/article/view/2136
https://suedostasien.net/verheerende-folgen-unseres-lebensstils/
https://suedostasien.net/verheerende-folgen-unseres-lebensstils/
https://suedostasien.net/?p=206

Von Politikern, die Kohle machen
Veroffentlicht: 29. April 2020

Indonesien - Der Dokumentarfilm ,Sexy Killers” thematisiert die massiven Eingriffe in die
Natur durch Steinkohleabbau und die verheerenden Folgen fur Mensch und Umwelt.
Zugleich zeigt der Film, wie eng die Verzahnung von Politik und Unternehmen beim
wertvollen Rohstoff Kohle ist.

,Business as usual‘ im Kohle- Revier
Veroffentlicht: 9. Mai 2020

Indonesien - Kalimantan gilt wegen seiner Regenwalder als eine der ,Lungen der Welt'.
Doch massive Ressourcenausbeutung resultiert in Uberschwemmungen, Luft- und Wasser-
Verschmutzung. Sie bewirkt aber auch eine tief greifende soziale Transformation in den
indigenen Gemeinden.

Wie Staat und Kapital die Palmol-Expansion voran
treiben

Veroffentlicht: 15. Juli 2020

Indonesien - Der Palmolboom passiert nicht nur einfach, er wird gemacht. Das


https://suedostasien.net/indonesien-rezension-sexy-killers-von-politikern-die-kohle-machen/
https://suedostasien.net/indonesien-rezension-sexy-killers-von-politikern-die-kohle-machen/
https://suedostasien.net/?p=206
https://suedostasien.net/indonesien-business-as-usual-im-kohle-revier/
https://suedostasien.net/indonesien-business-as-usual-im-kohle-revier/
https://suedostasien.net/?p=206
https://suedostasien.net/rezension-indonesien-wie-staat-und-kapital-die-palmoel-expansion-voran-treiben/
https://suedostasien.net/rezension-indonesien-wie-staat-und-kapital-die-palmoel-expansion-voran-treiben/
https://suedostasien.net/rezension-indonesien-wie-staat-und-kapital-die-palmoel-expansion-voran-treiben/
https://suedostasien.net/?p=206

Zusammenspiel von Staat und Kapitalinteressen analysiert das Buch , Der
Palmolboom in Indonesien”. Dessen These: Die Dezentralisierung nach dem
Riuicktritt Suhartos hat die Verbreitung von Palmol begiinstigt.

Viele der theologischen Begriindungen von FNKSDA haben groe Uberschneidungen mit den bereits
beschriebenen Gruppen, doch sind die politischen Forderungen weit reichender, da sie strukturell
angelegt und expliziter antikapitalistisch formuliert sind. Es geht der Gruppe um soziale
Gerechtigkeit, den Zugang zu und die Souveranitat uber natiirliche Ressourcen, wozu wesentlich die
Kontrolle uber die Lebensmittelproduktion gehort. So setzen sich die jungen Aktivist*innen etwa
gegen den Bau neuer Flughafen in Yogyakarta und Cirebon und Kohlekraftwerke entlang der
Nordkiiste Javas ein.

Am Beispiel Tujuh Bukit wiederum zeigt sich die Komplexitat der Angelegenheit: unter den
Investor*innen, die den Betreiber PT Merdeka Copper Gold fordern, sind nicht nur einige der
grofsten Unternehmer Indonesiens (Edwin Soeryadjaya, Garibaldi Tohir) und einflussreiche
Politiker*innen wie Sandiaga Uno, amtierender Vizegouverneur von Jakarta, vertreten. Auch eine so
hochrangige NU-Figur wie Yenni Wahid sal$ bis 2015 im Aufsichtsrat von Merdeka Coppercold.
Inzwischen trat sie - womoglich wegen des Protests gegen diese Beteiligung - zuriick, wahrend ihr
Mann, Dhohir Farisi, weiter involviert ist.

Yenni ist nicht nur Politikerin, sondern auch in der Wahid-Stiftung involviert, die das geistige Erbe
ihres Vaters, des humanistischen NU-Gelehrten und ehemaligen Prasidenten Indonesiens,
Abdurrahman Wahid, fortfuhren soll. Die jungen Aktivist*innen stellen sich also mit ihrer Kritik nicht
nur gegen politische, sondern auch gegen religiose Autoritaten und unterstitzen ein Modell
dezentraler landwirtschaftlicher Produktion auf kleinbauerlicher Basis. Weitere vergleichbare
aktivistische Gruppen, auch in der modernistischen Organisation Muhammadiyah, gewinnen
zunehmend an Einfluss.



Ein FNKSDA-Aktivist halt einen Vortrag tiber Kapitalismus in einer Dorfmoschee © Sophia
Hornbacher-Schonleber

Auf Java begrenzte Wirkung?

Die Forderung des okologischen Bewusstseins durch islamische Massenorganisationen hat auf der
Insel Java ihre grofSte Reichweite gefunden. Ein Hindernis fiir die flachendeckende Umsetzung von
Umweltprojekten durch NU und Muhammadiyah ist die begrenzte Verbreitung von Wissen an deren
Gruppen aullerhalb Javas sowie die mangelnde Aufklarung der Religionsgelehrten auf dem Land
uber Klima- und Umweltveranderungen und ein wahrgenommenes Gefiihl von Elitismus bei
Kampagnen zum Klimawandel.

Die islamischen Umweltschutzprogramme haben in Gebieten wie Kalimantan und Sumatra nicht Ful§
gefasst, obwohl diese Regionen unter dramatischen Auswirkungen der Umweltzerstorung leiden.
Kalimantan ist das Zentrum der Kohleforderung und der standig wachsenden Palmolplantagen.

Aufgrund dessen erleben viele Bewohner*innen derzeit drastische Veranderungen ihrer
Lebensgrundlagen und kampfen mit Konflikten um den Zugang zu Land, die Verteilung der Ertrage
aus den ausgebeuteten Ressourcen sowie mit einem erschwerten Zugang zu Nahrungsmitteln, die
vielfach importiert und teuer bezahlt werden mussen. Da die Mehrheit der Bevolkerung Kalimantans
muslimisch ist, gabe es ein grofSes Potential fur muslimische Gelehrte und Vertreter islamischer
Institutionen, sich fiir den Erhalt der Umwelt und Nahrungsmittelsicherheit einzusetzen.

Diese Beispiele zeigen, dass Elemente des islamischen Kanons Anhaltspunkte fir die Entwicklung
einer Okotheologie bieten, die Muslime zu aktivem Umweltschutz und nachhaltiger
Nahrungsmittelproduktion inspiriert. Islamische sozial-okologische Kleinprojekte erhohen die
Biodiversitat und starken die Lebensgrundlage der Landbevolkerung. Dennoch ist der ,griine Islam”



immer noch ein zahnloser Tiger, wenn es darum geht, die staatliche Entwicklungsagenda generell in
Frage zu stellen. Aktivistische Bewegungen wie FNKSDA versuchen, in diesem Bereich grofSeren
politischen Einfluss zu erlangen.

Zum Weiterlesen:

Agro-Nationalismus in Zeiten der Pandemie (Teil I)
Veroffentlicht: 23. Juli 2020
Indonesien - Ist Ernahrungssicherheit ohne den Sicherheitsapparat moglich? Die wachsende Rolle

des Militars im Agrarsektor und der damit einhergehende Einfluss bis auf Dorfebene erinnern an die
Zeiten der Suharto-Diktatur.

Ein Projekt zur Selbstversorgung: Chalin Food Forest

Veroffentlicht: 26. Juni 2020

Malaysia - Permakultur ist eine Anbau- und Lebensweise, die sich nach dem Kreislauf der Natur
richtet. Unsere Autorin erzahlt von ihrem Selbstversuch sich mit Gemuseanbau auf dem eigenen Hof
der konventionellen Lebensmittelproduktion zu entziehen.



https://suedostasien.net/indonesien-agro-nationalismus-in-zeiten-der-pandemie/
https://suedostasien.net/indonesien-agro-nationalismus-in-zeiten-der-pandemie/
https://suedostasien.net/?p=206
https://suedostasien.net/malaysia-ein-projekt-zur-selbstversorgung-chalin-food-forest/
https://suedostasien.net/malaysia-ein-projekt-zur-selbstversorgung-chalin-food-forest/
https://suedostasien.net/?p=212
https://suedostasien.net/indonesien-die-verehrung-der-reisgoettin-dewi-sri/

Die Verehrung der Reisgottin Dewi Sri

Veroffentlicht: 6. Juni 2020

Indonesien - Reis ist in weiten des Inselreiches nicht nur Nahrung, sondern auch Kulturgut. Das
war nicht immer so, wie alte Tempel-Reliefs beweisen. Der Siegeszug von Reis ist eng verknuipft mit
dem Aufstieg Javas als regionalem Machtzentrum.

,sunser Garten ist ein Bildungsort”

Veroffentlicht: 10. Oktober 2018

Indonesien - Statt auf teure Zertifizierung setzen die Biogartner Budi und Septi auf ein
partizipatives Garantiesystem. Sie verkaufen ihr Obst und Gemuse auf einem alternativen Bio-Markt
in Yogyakarta.

mehrfachautor25@suedostasien.net

Dieser Text erscheint unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.


https://suedostasien.net/indonesien-die-verehrung-der-reisgoettin-dewi-sri/
https://suedostasien.net/?p=206
https://suedostasien.net/unser-garten-ist-ein-bildungsort/
https://suedostasien.net/unser-garten-ist-ein-bildungsort/
https://suedostasien.net/?p=206
mailto:mehrfachautor25@suedostasien.net
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

