sudostasien

Zeitschrift fur Politik e Kultur e Dialog

1| 2020, Indonesien, Interviews,
Autor*in: Sophia Hornbacher-Schonleber

,Wenn Frauen ihre Rechte kennen, ist
vieles moglich“

Frauen demonstrieren fur die Ratifizierung des Indigenen-Gesetz © Perempuan AMAN

Indonesien - Die Regierung setzt der Ausbeutung von Ressourcen durch Unternehmen wenig
entgegen. Landnahmen beeintrdachtigen insbesondere indigene Frauen. Die NGO Perempuan AMAN
starkt deren Selbstbewusstsein, indem sie ihnen Frauen- und Indigenenrechte vermittelt. Ein
Interview mit der Aktivistin Afina Nurul Faizah.

Indonesien besitzt grofSe Urwaldflachen und ist reich an natiirlichen Ressourcen wie Kohle, Gas,
oder Ol. Die derzeitige indonesische Regierung - ebenso wie die vorherigen - verfolgt die Politik,
diese Ressourcen durch internationale oder einheimische Unternehmen ausbeuten zu lassen, obwohl
dies verheerende Auswirkungen auf Umwelt und Klima hat. Die Folgen treffen insbesondere die
indigene Bevolkerung des Landes. Immer wieder kritisieren Menschenrechtsorganisationen, dass


https://suedostasien.net/author/sophia-hornbacher-schoenleber/amp/

Indonesien seine indigene Bevolkerung gegenuber extraktiven Industrien oder Palmolplantagen
nicht hinreichend schutze.

Landkonflikte sind an der Tagesordnung und viele Ritualpraktiken konnen nicht mehr durchgefihrt
werden. Die Organisation AMAN (Aliansi Masyarakat Adat Nusantara = Verband der Indigenen
Bevolkerung Indonesiens) ist die groSte Advocacy-NGO, die fur die Rechte indigener Gruppen in
Indonesien kampft. Afina Nurul Faizah arbeitet fur AMANs Unterorganisation Persekutuan
Perempuan AMAN (Perempuan AMAN = Allianz von Frauen in AMAN), die sich spezifisch fir die
Belange indigener Frauen einsetzt, welche besonders schwer unter den Konflikten leiden.

Unsere Interviewpartnerin:

© Privat

Afina Nurul Faizah ist eine feministische Aktivistin, die fur die Rechte von Frauen, der
indigenen Bevolkerung und Minderheiten kampft. Sie schloss 2019 den Master Ethnische
und Minderheitenstudien in Budapest ab und arbeitet seitdem fur die NGO Perempuan
AMAN. Sie ist unter afinochka@outlook.com zu erreichen.

Afina, Sie arbeiten fiir Perempuan AMAN. Konnen Sie kurz die Aktivitaten und das
aktivistische Ziel dieser Organisation beschreiben?

Wir betrachten alle Angelegenheiten, die die indigene Bevolkerung betreffen, unter einer Gender-
Perspektive, um Gerechtigkeit fur indigene Frauen herzustellen. Ihre Situation ist sehr komplex und
keineswegs homogen. Es gibt weitgehend egalitare Gruppen, aber auch solche, die patriarchal sind.
Feudalismus ist ein weiteres Thema unserer Arbeit.

Perempuan AMAN ist eine der wenigen Organisationen weltweit, deren Mitglieder uberwiegend
indigene Frauen sind. Insgesamt haben wir etwa 2000 indigene Mitglieder in sechs Regionen. Bei
unserer Arbeit geht es vor allem darum, diese indigenen Frauen zusammen zu bringen und ihnen
eine Stimme in Bezug auf ihre ethnische Gruppe und auf ihr Geschlecht zu geben. AufSerdem
verfolgen wir die Umsetzung der Nachhaltigen Entwicklungsziele (SDGs) fur die indigene
Bevolkerung.

Klimagerechtigkeit ist das Thema dieser Ausgabe der siidostasien. Welche konkreten
Auswirkungen fiir indigene Gruppen und besonders fiir indigene Frauen hat der
Klimawandel?

Eines unserer Projekte ist Engendering Participatory Mapping, ein gendergerechter partizipativer
Mapping-Ansatz. Hier werden Frauen darin geschult, Veranderungen in ihrer Umgebung zu


https://www.hrw.org/de/news/2019/09/22/indonesien-indigene-voelker-verlieren-ihre-waelder
https://www.aman.or.id/

beobachten und festzuhalten. Ein Beispiel ist Landraub durch Unternehmen, wodurch Frauen den
Zugang zu und die Souveranitat iber ihre natiirlichen Ressourcen verlieren. Das erschwert die
Lebensbedingungen. Beispielsweise stellen indigene Frauen Kleidung selbst her, indem sie Stoffe
aus Fasern weben, die sie ganz einfach auf ihrem Land finden konnen.

Wenn ihnen das Land nicht mehr zur Verfugung steht, mussen sie Garn im Laden kaufen. Indigene
Frauen haben aber in der Regel keinen Zugang zu Bargeld. Deswegen miissen sie in
Schuldknechtschaft arbeiten, weil sie, wie indigene Manner auch, meist nicht staatlich registriert
sind und so keine faire und legale Arbeitsstelle finden konnen. Das ist eine Form der Ausbeutung
und sogar der Sklaverei. Zu dieser an sich schon ungerechten Situation kommt nun noch die
Umweltkatastrophe.

Afina (Mitte) und indigene Aktivistinnen im Rahmen eines Mapping-Treffens © Perempuan AMAN

Wie gestaltet sich die Arbeit von Perempuan Aman in diesem Zusammenhang?

Die Folgen des Klimawandels sind fur viele der Frauen noch schwierig zu erfassen oder tiefer
gehend zu diskutieren, weil viele dieser Frauen kein Identitatsbewusstsein als indigene Frauen
haben. Fir uns ist es deswegen zunachst zentral, ihnen dabei zu helfen, ein Bewusstsein ihrer
eigenen Position in der Gesellschaft und ihrer spezifischen Probleme zu entwickeln: Dass sie Frauen
sind, dass sie Frauen in einer indigenen Gruppe sind, die dadurch ein hohes Risiko fiir Verarmung
und Marginalisierung durch den Staat haben. Effekte des Klimawandels wie etwa die veranderten
Tierbestande sind in unserer Arbeit daher im Moment leider noch nachrangig.



Ich hore oft von Aktivist*innen, dass der Klimawandel-Diskurs in Indonesien ein
Elitendiskurs ist und selten iiberhaupt diskutiert wird. Hat das damit zu tun, dass der
Klimawandel als Begriff abstrakt bleibt, obwohl es konkrete Folgen wie extreme
Wetterlagen, Waldbrande, zu wenig oder zu viel Regen gibt? Wie sehen Indigene selbst die
Lage?

Diese Veranderungen sind der indigenen Bevolkerung naturlich bewusst. In unserem partizipativen
Mapping sollen die Frauen beispielsweise Veranderungen in ihrer Gegend festhalten. Da wird viel
genannt. Zum Beispiel gab es frither Pflanzen und Tiere, die jetzt nicht mehr da sind. Eine indigene
Aktivistin von den Dayak Kanayatn in Landak, nahe Pontianak (West-Kalimantan), schrieb folgendes:
“Es gibt Tiere, von denen ich nur die Namen kenne, weil ich sie von meinen Vorfahren gehort habe.
Ich habe sie nie gesehen.”

Dort sind viele Arten verschwunden. Andere erzahlen, wie einfach es fiir sie friher war, ein Haus zu
bauen. Die Hauser waren nicht aus Ziegeln oder Zement, sondern aus Naturmaterialien. Aber jetzt,
erklaren sie, miissen sie das Material kaufen, weil sie es nicht mehr finden konnen. Sie sind oft noch
bei einer Bestandsaufnahme dessen, was es nicht mehr gibt und was sich verandert hat. Sie wissen
das genau, aber die Begriffe wie ,Klimawandel‘ sind noch Leerstellen und fehlen in ihrer Analyse,
aber das geht vielen Menschen in Indonesien so.

Wenn es den indigenen Aktivist*innen nicht primar um den Begriff Klimawandel geht,
worum dann?

Thr Hauptanliegen ist es im Moment, die Kontrolle uber ihre Gebiete zuruck zu erlangen, besonders
ihren Wald, der zu staatlichem Eigentum erklart wurde. Das ist wichtig fur sie, weil die meisten
indigenen Gruppen Wald, Land oder Flusse nicht als Ware ansehen, die man besitzen kann.
Deswegen sollen sie ihrer Ansicht nach auch nicht verkauft werden oder Zertifikate fiir sie verteilt
werden. Aber wenn sie kein Zertifikat beantragen, kann ihnen das Land weggenommen werden. Das
ist ein Dilemma. So werden auch viele sakrale Orte entweiht. Weil sie so unter Druck stehen und
ihnen oft Migrant*innen aus anderen Teilen Indonesiens den Platz streitig machen, geben viele
indigene Gruppen sogar ihre Rituale auf.

Auch die Umsiedlung der Hauptstadt nach Kalimantan wurde ohne Einwilligung der lokalen
indigenen Bevolkerung, der Dayak Paser, beschlossen. Die Entwicklung, uber die die Regierung im
Zuge dessen fur Kalimantan spricht, wird da auch nichts helfen. Entwicklung fur wen? Na, fur
Kapitalisten, fur die mit dem grofSen Geld, doch nicht fir die indigene Bevolkerung in Kalimantan!

Viele indigene Gruppen, vor allem in Sumatra, haben in erster Linie Geldsorgen. Die Leute brauchen
Bargeld, weil sie ihre Nahrungsmittel nicht mehr aus der Natur um sie herum gewinnen konnen. Sie
missen Reis und Sullkartoffeln kaufen, weil sie angezeigt werden konnen, wenn sie im Wald ernten.
Selbst Wasser miissen sie oft kaufen, weil Quellen auf ihrem Land verschmutzt sind oder
Unternehmen gehoren.

In der Hoffnung, am Wohlstand teilzuhaben, pflanzen viele Indigene selbst Olpalmen in Monokultur
statt ihrer gewohnten Nahrungsmittel an, um sich wiederum andere Waren leisten zu konnen. Oft
wissen die Leute selbst, dass die Olpalmen nicht gut fur den Boden sind, aber sie sehen es als ihre
einzige Moglichkeit, Geld zu verdienen. Sie haben nicht wirklich eine Wahl, ihr Okosystem zu
schiitzen. All das ist sehr ironisch und zeigt, dass der Weg noch sehr lang ist.


https://suedostasien.net/?p=8157
https://news.mongabay.com/2020/04/indonesias-new-capital-in-the-bornean-jungle-on-hold-amid-covid-19-crisis/
https://news.mongabay.com/2020/04/indonesias-new-capital-in-the-bornean-jungle-on-hold-amid-covid-19-crisis/

Eine indigene Aktivistin in Zentral-Kalimantan vor abgebranntem Wald © Perempuan
AMAN

Und ihr als Perempuan AMAN helft den Frauen, Moglichkeiten zu finden, mit der
bestehenden Situation umzugehen?

Genau! Aber es geht auch um Stigmatisierung. Ein Beispiel sind die Waldbrande und die dadurch
entstehende Luftverschmutzung, die besonders 2018 sehr heftig waren. In weiten Teilen



Studostasiens lag Smog in der Luft, der aus Kalimantan kam. Nun gab es das Stigma, die Indigenen
haben Waldsticke angezundet und dadurch die unkontrollierbaren Brande ausgelost. Es stimmt
zwar, dass viele indigene Gruppen Brandrodung betreiben, also nach der Ernte neues Ackerland
durch Abbrennen gewinnen, und so regelmalSig die Felder wechseln.

Der Punkt ist aber, dass sie ihre eigenen Rituale, Regeln und Sanktionen haben, die verhindern
sollen, dass das Feuer aus dem gewunschten Bereich auf andere ubertritt. Sie haben ihr eigenes
System und beeintrachtigen damit nicht ihre eigene Lebensgrundlage, ihr Zuhause. Die
Anschuldigungen dienen unserer Ansicht nach vor allem dazu, die indigenen Bauer*innen zu
stigmatisieren und zu kriminalisieren. Das fallt ganz besonders auf die Frauen zuruck, die
hauptsachlich die Felder bestellen.

Etwa 75 Prozent der Menschen in Indonesien erhalten ihre Nahrungsmittel durch Frauen, die
Ackerbau betreiben, darunter viele indigene Frauen. Diese Frauen verstehen zwar oft nicht viel von
der globalen Erderwarmung oder vom Klimawandel, aber sie strengen sich sehr an und wollen die
Erde und ihren Lebensraum nachhaltig bewirtschaften wie ihre Vorfahren. Es ist also sehr
ungerecht, dass sie dieses Stigma und sogar Kriminalisierung ertragen mussen.

Es gibt ein weiteres Problem fiir indigene Frauen. Sie leben oft weit von der nachsten Stadt entfernt.
Der Zugang zu verschiedenen staatlichen Leistungen, inshesondere im Bereich Gesundheit, ist
dadurch sehr eingeschrankt. Vor allem wenn sie gebaren, ist das schwierig. Es gibt meistens eine
Baby-Heilerin (dukun bayi), die bei der Geburt hilft. Diese besitzen aber keinen rechtlichen Status,
sodass sie immer wieder kriminalisiert werden - oft gemeinsam mit der gebarenden Mutter. Das ist
sehr widerspruchlich: der Staat will, dass Frauen ins Krankenhaus gehen, aber es gibt keine StralSe
dorthin, es gibt auch keinen Zugang zu kostenloser Gesundheitsversorgung, dabei haben diese
Menschen ja auch kein Geld. Die Belastung durch den Klimawandel nehmen die Frauen deswegen
nur nachrangig wahr.

Was konnte aus deiner Sicht und aus der Sicht von Perempuan AMAN die indonesische
Regierung in Bezug auf die okologische Krise fiir die indigene Bevolkerung und besonders
Frauen tun?

Wir stimmen alle darin uberein, dass die Regierung zunachst mal ein Gesetz eigens fur den Schutz
der indigenen Bevolkerung erlassen sollte. Zudem sollte das Strafrecht iberarbeitet und einige
Paragraphen gestrichen werden, weil sie die indigene Bevolkerung benachteiligen, beispielsweise in
Bezug auf Landbesitz. Landraub und Landbesitz sind ein Problem fiir indigene Gruppen, weil es
keine guten staatlichen Karten oder Daten gibt. So tauchen die indigene Bevolkerung und ihre
Landrechte gar nicht auf und werden vom Staat kaum beachtet oder geschutzt.

Aullerdem leiden indigene Frauen am starksten unter der okologischen Krise, weil es ihre
Verantwortung ist, Essen fur ihre Kinder zu besorgen. Es gibt eine strukturelle Verarmung indigener
Frauen, weil ihnen so viel vorenthalten wird. Es gibt auch noch einen weiteren Punkt: In
Studostasien geht es bei Gesetzen fur die indigene Bevolkerung oft primar um Landbesitz, obwohl es
eine maritime Region ist. Das ist aber seit der Kolonialzeit ein einseitiger Fokus, weil doch viele
indigene Gruppen hier an Flussen, an der Kuste oder auf dem Meer leben. Manchmal haben diese
Menschen noch nicht einmal die Staatsburgerschaft, weil das Staatenkonzept so stark auf dem
Paradigma von Land basiert.

Und was ist Deiner Meinung eure wichtigste Arbeit?

Wir starken das Identitatsgefiithl der Frauen und ein Verstandnis ihrer eigenen Lage. Sehr viele
indigene Frauen haben nicht den Mut und auch nicht die Macht, sich natirliche Ressourcen in


https://suedostasien.net/?p=7644

ihrem indigenen Land anzueignen oder sich fir sich selbst einzusetzen. Manner und Personen von
Rang oder Titel treffen alle Entscheidungen. Junge und vor allem unverheiratete Frauen haben da
oft nicht viel zu sagen. Das ist ein ganz wichtiger Teil unserer Arbeit, damit Frauen ihre Stimme
erheben konnen, um ihre Bedurfnisse zum Ausdruck zu bringen.

r""

Aktivistinnen verschiedener indigener Gruppen bei einem Treffen in Jakarta © Perempuan AMAN

Das betrifft auch Konflikte in der Familie, hausliche Gewalt, bis hin zur Scheidung. Diese Konflikte
drehen sich immer wieder um Fragen von Umweltschutz oder Ressourcenausbeutung, gegen die
sich Frauen wehren wollen, wahrend Manner Hoffnung haben, dadurch einen Arbeitsplatz zu
erlangen. Die Manner haben auch wirklich oft gute Chancen, in einer Kohlemine oder ahnlichen
Unternehmen Arbeit zu finden, im Gegensatz zu den Frauen. Sie sitzen dann ohne ihre Manner da
und mussen sich um alles alleine kimmern. Das fuhrt zu Spannungen.

Das klingt alles sehr schwierig und hoffnungslos.

Ja, es ist furchtbar! Die Situation ist noch schlimmer als ich es mir ausmalen konnte. Das liegt auch
daran, dass eine Sichtbarkeit dieser Frauen kaum gegeben ist und indigene Gruppen in
aktivistischen Diskursen kaum zur Sprache kommen. Urbane Feminist*innen lehnen es oft ab, sich
fur indigene Frauen einzusetzen, weil sie der Meinung sind, dass diese in einem patriarchalen
Denken verhaftet sind. Und auch Umweltaktivist*innen kimmern sich oft nicht besonders um die
indigene Bevolkerung. Sie werden immer wieder zum Vorzeigen eingeladen, aber nicht wirklich
nach ihrer Meinung gefragt. Das macht mich wiitend.



Gibt es denn auch positive Entwicklungen?

Es gibt einige Frauen, die gegen alle Widerstande versuchen etwas zu bewegen. Beispielsweise
haben sich in einer Gruppe Frauen beschwert, dass sie den Mitgliedsbeitrag nicht bezahlen konnen,
weil sie kein Geld haben. Da haben die Frauen die Initiative ergriffen und einen Maniok-Garten
angelegt, den sie jetzt seit drei Jahren fithren und von dem sie die Mitgliedsbeitrage und ein Gehalt
bezahlen. Sie haben eine Kooperative gegrundet. Erst seit es diese Kooperative gibt, werden sie vom
Burgermeister und anderen Autoritatspersonen angehort.

Es gibt einige Frauen, die Beachtliches schaffen, vor Gericht gehen oder lokale Frauengruppen
organisieren. Aber viele wissen nicht mal, wer sie selbst sind. Als Coach in unserem Schreibtraining
stelle ich fest, dass viele Frauen ihre Identitat gar nicht darstellen konnen. Sie verwenden Worte wie
»ich“ oder ,ich will“, ,ich brauche” uberhaupt nicht. Stattdessen beschreiben sie, was sie gehort
haben oder was ihre zugewiesene Aufgabe ist, aber sie schreiben nicht tiber sich selbst. Aber ich
denke, es ist gerade wichtig, die eigene Positionalitat zu kennen.

Das ist unsere wichtigste Aufgabe: den Frauen ihre Stimme zu geben und es ihnen zu ermoglichen,
ihre Bedurfnisse zu artikulieren. Wir wollen ihnen ihre Rechte aufzeigen und ihnen helfen, sich
Zugang zu den ihnen zustehenden naturlichen Ressourcen verschaffen, ihr eigenes Einkommen zu
verwalten und ihre korperliche Selbstbestimmtheit ebenso wie das 0konomische Auskommen ihrer
Familie und die Autonomie ihrer indigenen Gruppe zu schutzen. Denn wenn die Frauen ihre Rechte
kennen, ist vieles maoglich.

Interview und Ubersetzung aus dem Indonesischen von: Sophia Hornbacher-Schénleber

smh93@cam.ac.uk

Sophia Hornbacher-Schénleber promovierte in Social Anthropology zu linkem muslimischem
Agraraktivismus in Indonesien an der University of Cambridge, wo sie weiterhin lehrt und forscht. Zuvor
studierte sie Ethnologie und Philosophie in Freiburg und Frankfurt. Ihre Forschung befasst sich
schwerpunktmalig mit politischem Aktivismus, Ethik, Agrarpolitik und Religion.


mailto:smh93@cam.ac.uk

»Wenn Frauen ihre Rechte kennen, ist vieles moglich”

By Sophia Hornbacher-Schonleber

7. Mai 2020

Indonesien - Die Regierung setzt der Ausbeutung von Ressourcen durch Unternehmen
wenig entgegen. Landnahmen beeintrachtigen insbesondere indigene Frauen. Die NGO
Perempuan AMAN starkt deren Selbsthewusstsein, indem sie ihnen Frauen- und
Indigenenrechte vermittelt. Ein Interview mit der Aktivistin Afina Nurul Faizah.

Dieser Text erscheint unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.


https://suedostasien.net/indonesien-interview-wenn-frauen-ihre-rechte-kennen-ist-vieles-moeglich/
https://suedostasien.net/author/sophia-hornbacher-schoenleber/
https://suedostasien.net/?p=206
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

