
3 | 2018, Kambodscha,
Autor*in: Paul Christensen

Geister in Kambodschas Politik

Zwei neak ta in ihrer typischen Darstellungsform am Fuße des Berges Phnom Chisor, Provinz Takeo
© Paul Christensen

Kambodscha: Geister nehmen vielfältige Rollen in der kambodschanischen Gesellschaft ein. Durch
die Körper von so genannten Geistmedien können Personen mit diesen Geistern in Kontakt treten.
Die Bevölkerung nutzt diese Praxis, um magische Unterstützung für jede erdenkliche Alltagslage zu
erbitten. Auch auf politischer Ebene werden Geister u.a. in Zeremonien zur Legitimation politischer
Ämter und als Mittel zur militärischen Verteidigung gegenüber Nachbarländern angerufen.

https://suedostasien.net/author/p-christensen/amp/


Geister sind in Kambodscha allgegenwärtig. Während meines einjährigen Forschungsaufenthaltes
von 2012 bis 2013 sah ich mich mit wilden Waldgeistern wie arak, aber auch mit als gefährlich
definierten weiblichen Geistern wie beisaat und aab, Hindugöttern, die als schützende Patronen
verehrt werden und Totengeistern (pret oder khmaoch) [1] konfrontiert. Die populärsten
kambodschanischen Geister sind jedoch die neak ta, die als Ortsgeister einer bestimmten Region des
Landes zugeordnet werden. Sie stellen oft verstorbene Helden dar, die sich als gefeierte Verteidiger
der Gemeinschaft der Khmer verdient gemacht haben. Die Lebzeiten einiger dieser Helden werden
in die kriegerische Zeit zwischen dem 15. und 19. Jahrhundert datiert. Andere wurden auch als
Gründer von Dörfern definiert, welche die wilden und bösen Kräfte des Waldes gezähmt hätten.

Geister als soziale Individuen

Dieses menschliche Medium aus der Provinz Takeo leitet ein
Geistbesessenheitsritual ein © Paul Christensen

Geister in Kambodscha sind weit mehr als bloße Symbole. Sie werden als soziale Individuen
verstanden, welche die Fähigkeit haben mit der menschlichen Welt aktiv in Austausch treten zu
können. Opfergaben richten sich primär an die neak ta um Segnungen und/oder magische
Unterstützung zu erbitten. Konkret manifestiert sich die Existenz der Geister für die Menschen in



Träumen und Visionen, durch ihnen zugeschriebene Naturphänomenen wie dem Beginn der
Regenzeit, und natürlich indem sie Menschen (freiwillig oder unfreiwillig) besetzen.

Ein menschliches Geistmedium (kru boramey) ermöglicht es Individuen in direkten Kontakt mit
einem Geist zu treten. Die meisten kru boramey, die ich traf, waren entweder von einem bestimmten
neak ta besessen oder wurden indirekt von diesem beraten. Während meiner Feldforschung traf ich
Medien und deren Klienten aller sozialen Schichten und Hintergründe, auch Mitglieder der
politischen und ökonomischen Elite des Landes. Sie alle interagierten mit Geistern, um Rat zu
erfahren, Prophezeiungen zu empfangen, geheilt zu werden oder magische Kräfte zu erlangen.

Die spirituelle Legitimation politischer Macht
Im politischen Diskurs Kambodschas nutzten Anführer seit langem schon Geister zur Legitimation
ihrer Position. Da die historische Beanspruchung des kambodschanischen Territoriums unauflösbar
mit dem königlichen Anspruch auf Macht zusammenhing [2], fokussierte sich der aktuelle
Premierminister Hun Sen darauf, diesen Anspruch innerhalb seines eigenen, bescheideneren
Hintergrunds neu zu interpretieren. Seitdem er 1985 Premierminister wurde, arbeitet Hun Sen
konsequent daran, seine politische Rolle zu legitimieren, indem er sich selbst als logischen
Nachfolger der kambodschanischen königlichen Herrschaft darstellt [3]. Nachdem er im Jahr 1997
den königlichen Vize-Premierminister, Prinz Ranariddh, mit einem coup d’état aus dem Amt
verdrängt hatte, reklamierte Hun Sen für sich die Wiedergeburt des Machthabers Sdech Kan zu
sein, der im 16. Jahrhundert als Thronräuber bekannt war. Im Laufe der Geschichte verurteilten die
neu etablierten Könige den Umsturz der Monarchie durch Sdech Kan. Hun Sen hingegen schreibt
ihm die Rolle des Freiheitskämpfers zu, welcher der Welt den Klassenkampf und die Demokratie
brachte [4].

Statue von Sdech Khan am
Hafen der Stadt Kep. Statuen
haben häufig ähnliche
Gesichtszüge wie die von
Premierminister Hun Sen ©
Paul Christensen



Der Premierminister und einige seiner einflussreichen Unterstützer unterstreichen in diesem Zuge
zunehmend Hun Sens spirituelle Legitimation als ‚rechtmäßiger‘ Anführer, indem sie verschiedene
Verbindungen zu Sdech Kan konstruieren. Beispielsweise fand ein Team staatlich finanzierter
Forscher den Heimatort von Sdech Kan in der gleichen Provinz, aus der auch Hun Sen kommt. Es
geht so weit, dass Mitglieder der nationalen Elite es als Mittel nutzen Sdech Kan
öffentlichkeitswirksam zu ehren – durch die Finanzierung von Statuen, Filme und anderen
öffentlichen Handlungen – nicht nur um Hun Sen zu würdigen, sondern auch um ihre Beziehung zu
ihm zu stärken [5].

Einen Vorfall bei der Beerdigung von Norodom Sihanouk (Kambodschas letztem machtvollem König)
im Jahr 2012 macht die übergeordnete Bedeutung der spirituellen Legitimation in Hun Sens
Machterhalt besonders deutlich. Nach der Zeremonie sagte er Journalisten, dass verschiedene
Mitglieder der Königsfamilie es nicht vermochten eine Kerze neben dem Körper des toten Königs
anzuzünden, während es ihm gelungen sei. Der Premierminister interpretierte dies als spirituelle
Bestätigung, er sei von dem royalen Geist König Sihanouks auserwählt worden der rechtmäßige
Anführer des Landes zu sein.

Diese Auslegung nicht-royal legitimierter Macht wird von der strategischen Schwächung der Royal
Party FUNCINPEC [6] begleitet, welche in den letzten drei Wahlen (2003, 2008 und 2013) keinen
einzigen Sitz gewonnen hat. Sam Rainsy, ehemaliger Spitzenkandidat der FUNCINPEC, forderte die
Deutungsmuster des Premierministers heraus, indem er den Schutzgeist neak ta kleang moeung für
die ihm zugeschriebene Rolle, im 16. Jahrhundert die Monarchie neu etabliert zu haben, pries, da
dieser sein Leben opferte, um den Thronräuber zu beseitigen“. Zwar wird Sam Rainsy nicht müde
seinen rationalen Anspruch an Politik zu unterstreichen, dennoch erkennt er die Notwendigkeit an,
den spirituellen Hintergrund eines potentiellen Anführers zu erfüllen.

Für Hun Sen jedoch scheinen sich die spirituell-geprägten Bemühungen der Machtlegitimation
auszuzahlen. Viele Geistmedien erzählten mir der Premierminister könne auch durch einen
spirituellen Angriff nicht abgesetzt werden, da er selbst viel spirituelle Macht besäße, wodurch sie
jegliche Möglichkeit des Umsturzes durch ihre Praxis ausschlossen.

Diskurse magischer Überlegenheit
Die nationale Identität der Khmer konstituiert sich aus einem komplexen, diskursiven Setting. Ein
wesentlicher Deutungsstrang ist die besondere Verbundenheit zur glorreichen Angkor-Zeit, in der
Tempel wie Prasat Angkor Wat und Prasat Bayon erbaut wurden. Diese religiösen Heiligtümer
werden als nationale Symbole angesehen, die nicht nur das „Khmer Kulturerbe“ stellvertretend für
die frühere Architektur und Handwerkskunst veranschaulichen, sondern auch als die physische
Manifestierung der magischen Kraft, welche Könige und ihre Brahmanen (baku) bei der Erbauung
geholfen hätten. Beeinflusst von kolonialen Narrativen beschreiben Nachbarn wie Thailand oder
Vietnam das Land als „rückwärtsgewandt“ und „abergläubisch“. In Kambodscha selbst hat eine
zunehmende Anzahl von Geistmedien diese Zuschreibung adaptiert und positioniert ihr tradiertes
Wissen in historischer Kontinuität mit der (vorgestellten) Angkor-Zeit.

Diese Verbundenheit zu einer als magisch konstruierten Vergangenheit, in der die Khmer dank
spiritueller Vormachtstellung ein Großreich aufgebaut hätten, stellt ein mit Genugtuung
reproduziertes Überlegenheitsnarrativ gegenüber den angesprochenen Nachbarländern dar.

Heute wird dieser Diskurs in einer Vielzahl beliebter Erzählungen wiederbelebt: Bienen und
Schlangen bissen nur fremde Soldaten, Geister schwächten eindringende Truppen oder machten sie
krank, und die kambodschanischen Soldaten und ihre (veralteten) Waffen stärker. Die nahe der
Grenze zu Thailand stationierten Soldaten sind dafür bekannt, regelmäßig Geistmedien aufzusuchen

https://www.facebook.com/rainsy.sam.5/posts/1008203205903079


und bei ihnen Schutzrituale in Anspruch zu nehmen. Für sie erklären diese Erzählungen, weswegen
die gut ausgestatteten thailändischen Truppen mit ihren modernen Waffen bisher nicht einfach in
Kambodscha einfallen und die umkämpften Tempel Prasat Ta Moen und Prasat Preah Vihear an sich
reißen konnten.

Politiker wie Premierminister Hun Sen gehen noch weiter und beleben durch verschiedene
politische Handlungen den Diskurs der magischen Überlegenheit als Bestandteil der nationalen
Khmer Identität zusätzlich.

Ritual für Frieden oder spirituelle Überlegenheit?
Am 1. August 2008, kurz nachdem die UNESCO den Tempel Prasat Preah Vihear zum
Weltkulturerbe erklärte, führte Bun Rany, die Frau von Premier Hun Sen und Vorsitzende des Roten
Kreuzes in Kambodscha, direkt vor dem Tempel ein krung palii Ritual durch. Der Tempel befindet
sich an der unmittelbaren Grenze zu Thailand und beide Länder beanspruchen die Zugehörigkeit der
Anlage zu ihrem jeweiligen nationalen Territorium. Bereits während des Bewerbungsprozesses gab
es politische und militärische Spannungen zwischen den beiden Ländern, welche nach der Erklärung
zum Weltkulturerbe und dem von der Frau Hun Sens vollzogenen Zeremonie eskalierten.

Es ist nicht ungewöhnlich, dass das Ritual krung palii im ländlichen Raum durchgeführt wird, um die
Geister der dortigen Erde und des Ortes (neak ta) zu ehren. [7] Für lokale Beobachter war der
Unterschied zwischen dem normalen krung palii und dem vom Bun Rany durchgeführten jedoch
deutlich: Der 1. August 2008 war ein unheilvoller Tag, da eine partielle Sonnenfinsternis – eine
Quelle von Unglück – erwartet wurde. Außerdem könnte die Abhaltung eines krung palii direkt
neben einem umkämpften Tempel mit hunderten anwesenden Soldaten leicht als eine Form
magischer Verteidigung oder sogar eines Angriffs verstanden werden. Als Vorbereitung darauf
forderten die nationalistisch getriebenen thailändischen Medien ihre Anhänger auf, gegen den
spirituellen Angriff der „Khmer Zauberer“ zu beten, und ihre gelben T-Shirts – die Farbe des
damaligen thailändischen Königs Bhumibol Adulyadej – zu tragen, „um den kambodschanischen
Fluch zu durchbrechen“.

Dass Bun Rany der Durchführung einer spirituellen Attacke beschuldigt wird sollte nicht
verwundern – die spirituellen Praktiken der Khmer werden in der thailändischen Vorstellung
allgemein als eine maliziöse, schwarze Magie angesehen [8]. Indem Bun Rany das Ritual abhielt,
bestärkte sie diese Zuschreibung, ohne andere, ungefährliche Erklärungen auszuschließen. Diese
Mehrdeutigkeit des Rituals wurde vom kambodschanischen Tourismusminister Thong Khon
verdeutlicht, indem er betonte, dass es eine Chance sei „die Seelen unserer Vorfahren anzubeten um
Frieden zur erbitten“, um gleichzeitig bedeutungsvoll hinzuzufügen: „aber wir beten auch für den
Erfolg der Verteidigung unseres Territoriums“ [9]. In den nachfolgenden Wochen kam es immer
wieder zu Zusammenstößen der militärischen Truppen beider Länder. In diesem Zuge
untermauerten kambodschanische Vertreter die friedvolle Interpretation des Rituals, während die
Soldaten beider Seiten es als eine Form magischer Verteidigung und sogar eines Angriffs wahr
nahmen.

Ein privates Ritual zur magischen Verteidigung



Privates Ritual eines Mitglieds der Elite, um Verteidigung gegen
thailändische Truppen zu erbitten © Paul Christensen

Im Rahmen meiner Forschung wohnte ich einem großen Geister-Ritual in Poipet, nahe der
thailändisch-kambodschanischen Grenze, bei. Es war die Nacht vor dem angekündigten larn neak,
einem Ritual zur Lobpreisung der neak ta, im Haus eines Grenzpolizisten und seiner Frau. Das
Ehepaar, beides einflussreiche Geistmedien in der Region, zählt hochrangige Polizisten und
Militärvertreter zu seinen Klienten. An diesem Abend versammelten sich mehrere Geistmedien um
einen großen Geisterschrein (beysei) im ersten Stock des Hauses und bereiteten die bevorstehende
Zeremonie vor. Einige Gäste waren bereits eingeschlafen, als um 23 Uhr der Vizeminister einer
kambodschanischen Provinz, ein gerade erst in die Position beförderter Militärbeamter, zur
Versammlung der Geistmedien stieß [10]. Ungeduldig forderte er ein, zum Geist neak ta kleang
moeung zu sprechen, dem bereits erwähnten neak ta, der sein Leben zum Schutz des Landes
geopfert hatte. Das Medium, eine Frau mittleren Alters, wirkte eingeschüchtert von der Forderung
des neak thom (wörtlich: „große Person“, Mitglied der Elite). Alle Geistmedien, die noch wach
waren, versammelten sich um den Schrein und baten den Geist eindringlich, im Körper der Frau zu
erscheinen. Der Geist kam dieser Einladung für ungefähr 30 Minuten nicht nach. Als er schließlich
in den Körper des Mediums eintrat, verblieb er still. Augenscheinlich nicht damit vertraut, dass
seiner Forderung nicht nachgekommen wird, veränderte sich die Gemütslage des Vizeministers von
einem Moment auf den anderen. Zunächst versuchte er, den Geist mit Charme zu überzeugen, dann
mit Wut, dann mit unterwürfigem Betteln und zuletzt mit der Versprechung einer großen
Geldsumme im Austausch für seine Hilfe. Um den Geist von der Dringlichkeit der Sache zu
überzeugen, flehte der Politiker: „Die thailändischen Truppen planen im nächsten Monat einen
schwerwiegenden Angriff auf unser Land. Neak ta, bitte, sie haben moderne Waffen. Neak ta, bitte,
hilf uns unser Land zu verteidigen!“

Da der Geist sich auch innerhalb der nächsten Stunde weigerte zu sprechen, fragten die anderen
Medien ihre eigenen Geister nach einer Erklärung. Gegen ein Uhr nachts konnte einer dieser
Geister berichten, dass neak ta kleang moeung eine spezielle Art „antiker Musik“ (pleeng boran) zur
Kontaktaufnahme brauche; nur mit den Klängen dieser Musik würde er mit dem Vizeminister der
Provinz sprechen. Der neak thom rief sofort seine Mitarbeiter an und wies sie an herauszufinden



was für eine Art Musik dies sei. Um den Geist zu zufrieden zu stellen, versprach er ihm weitere larn
neak ta Zeremonien zu finanzieren und verschiedene Arten von Musik auszuprobieren.

Er sollte sein Versprechen halten. In den folgenden drei Monaten wohnte ich drei weiteren larn neak
ta Ritualen in diesem Haus bei, eine ungewöhnliche Häufigkeit für ein sonst jährlich stattfindendes
Ereignis. Ich sah, wie der Politiker sich an verschiedenen Teilen des Rituals beteiligte, was
beispielsweise beinhaltete, das Gastgeberpaar in einer Sänfte um den bey si herum zu tragen.
Außerdem spendete er in einem verdienstreichen Ritual den bedürftigen Menschen der Umgebung
Reis.

Nach insgesamt vier Zeremonien und nachdem der Vizeminister einiges an Geld und Zeit investiert
hatte, schien der Geist (der weiterhin nicht sprach) zufrieden gestellt, denn auf der letzten
Zeremonie verkündeten die Geistmedien stolz, dass sie einen neuen Ausbruch von Gewalt zwischen
Kambodscha und Thailand mit ihren magischen Ritualen verhindert hätten.

Am Ende eines larn neak ta Rituals, als die Geistermedien und ihre Klienten gegenüber den Geistern
des gastgebenden Ehepaares ihre Dankbarkeit ausdrücken © Paul Christensen

Spirited politics – mehr als nur Symbolpolitik
Diese Beispiele der „spirited politics“ [11] in Kambodscha untermalen, dass Geistern in diesem Land
alles andere als eine bloß vage oder symbolische Bedeutung zukommt. Stattdessen verhandeln



Mitglieder der politischen Elite sowie gewöhnliche Bürger politische Prozesse jeglicher Art mit
Geistern und begründen ihre Entscheidungen mit der Reaktion des jeweiligen Geistes.

Die hier genannten Beispiele der öffentlichen Debatten über die politische Legitimation des
Premierministers, dem Narrativ der magischen Überlegenheit gegenüber den Nachbarländern oder
der spirituellen Verteidigung der Landes verdeutlichen die angenommene Wirkung von Geistern.

Übersetzung aus dem Englischen von: Tamara Bülow

 

Quellenverweise:
[1] Es gibt nicht so viele Geister der Toten, wie man erwarten könnte, wenn man das Konzept
der „rastlosen“ Geister der Toten (bspw. in Vietnam, siehe Kwon 2008) und die circa 1.7
Millionen Opfer der Khmer Rouge Ära (zwischen 1975 und 1979) miteinander kombiniert.
Diese Geister gelten nach der Lehre des kambodschanischen Theravada-Buddhismus – anders
als in Vietnam – bereits als wiedergeboren.
[2] Thompson, A. 2004. The Suffering of the Kings. Substitute Bodies, Healing, and Justice in
Cambodia. In: J. A. Marston and E. Guthrie (eds.): History, Buddhism, and New Religious
Movements in Cambodia. Honolulu: University of Hawai’i Press, pp. 91–112.
[3] Es gibt deutliche Parallelen zu den Anführern des burmesischen Militärs (siehe Schober, J.
2005. Buddhist Visions of Moral Authority and Modernity in Burma. In: M. Skidmore (eds.):
Burma at the Turn of the 21st Century. Honolulu: University of Hawaii Press, pp. 113–132
sowie Min, Z. 2001. The Power of Hpoun. Sogar im kommunistischen Laos beansprucht die
herrschende Lao People’s Revolution Party der legitime Nachfolger ausgewählter
‚patriotischer‘ Könige der Vergangenheit zu sein, obwohl sie den letzten König von Laos,
Sisavang Vatthana, in einem Umerziehungslager haben sterben lassen (siehe Evans, G. 2009.
The Last Century of Lao Royalty: A Documentary History. Chiang Mai: Silkworm sowie Tappe,
O. 2013. Facets and Facets of the kantosou kou xat – The Lao ‘National Liberation Struggle’ in
State Commemoration and Historiography. Asian Studies Review 37.
[4] Norén-Nilsson, A. 2013. Performance as (Re)Incarnation: The Sdech Kân Narrative. In: J.
Southeast Asian stud. 44 (01): 4–23.
[5] Für Hintergrundinformationen zu Statuen von Sdech Kan, die ähnliche Gesichtszüge wie
Hun Sen haben, siehe Norén-Nilsson (2013). Um mehr über die Produktion des teuersten, je in
Kambodscha produzierten Films zu sehen, der von Ly Yong Phat, einem Tycoon aus Hun Sens
Zirkel der Privilegierten, finanziert wurde, siehe: Phnom Phen Post vom 09.01.2016
[6] Front Uni National pour un Cambodge Indépendant, Neutre, Pacifique, et Coopératif.
[7] Es gibt mindestens drei sich überlappende Konzepte der Geister der Erde, wie preah
thorani (oder neang kongheng), krong bali, und preah phum (siehe Guthrie 2004; Leclère
1898).
[8] Baumann, B. 2015. The Khmer Witch Project. Demonizing the Khmer by Khmerizing a
Demon. In: DORISEA Working Paper 19/2015 sowie Pasuk, P. and C. Baker. 2008. The Spirits,
the Stars, and Thai Politics. Lecture, Siam Society. Bangkok, 02.12.2008
[9] Auf Khmer erschienen in Rasmei Kampuchea Newspaper (រសី​កមុ ​) am 01.08.2008
[10] Zum (von mir zugesicherten) Schutz seiner Identität werden nicht mehr Informationen
gegeben.
[11] Lauser, A. and K. Endres (eds.). 2011. Engaging the Spirit World. Popular Beliefs and
Practices in Modern Southeast Asia. New York: Berghahn Books sowie Willford, A. C. and
George, K. M. (eds.). 2005. Spirited Politics. Religion and Public Life in Contemporary
Southeast Asia. Cornell University. Ithaca, N.Y.: Southeast Asia Program (Studies on Southeast

http://www2.irrawaddy.com/article.php?art_id=2471&page=1
http://www.phnompenhpost.com/post-weekend/hun-sen-and-man-who-would-be-king
http://www.dorisea.de/sites/default/files/DORISEA%20WP%2019%20Baumann%20The%20Khmer%20Witch%20Project.pdf
http://www.dorisea.de/sites/default/files/DORISEA%20WP%2019%20Baumann%20The%20Khmer%20Witch%20Project.pdf
http://pioneer.netserv.chula.ac.th/~ppasuk/spiritsstarspolitics.pdf
http://pioneer.netserv.chula.ac.th/~ppasuk/spiritsstarspolitics.pdf


Asia, 38)

paul.christensen@suedostasien.net

Paul Christensen ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut für Ethnologie in Göttingen. In seiner
Dissertation (2020) analysiert er die Existenz und die Wirkmacht von Geistern, sowie die rituelle Praxis der
Geistmedien und ihre Verbindungen zur heutigen kambodschanischen Politik. Als Religionsethnologe hat er
mehrmonatige Forschungs- und Studienaufenthalte in Südostasien (vor allem Indonesien und
Kambodscha) absolviert und beschäftigt sich neben seinen religionswissenschaftlichen
Schwerpunktgebieten Islam und Buddhismus mit Themen der Wissenschafts- und Technikforschung, der
Akteur-Netzwerk-Theorie und der Ritualtheorie. Derzeit arbeitet er an seinem neuen Forschungsprojekt Die
sozialen Folgen des Sand-Abbaus in Südostasien.

mailto:paul.christensen@suedostasien.net

