sudostasien

Zeitschrift fur Politik e Kultur e Dialog

3 | 2018, Kambodscha,
Autor*in: Paul Christensen

Geister in Kambodschas Politik

Zwei neak ta in ihrer typischen Darstellungsform am FufSe des Berges Phnom Chisor, Provinz Takeo
© Paul Christensen

Kambodscha: Geister nehmen vielfiltige Rollen in der kambodschanischen Gesellschaft ein. Durch
die Korper von so genannten Geistmedien konnen Personen mit diesen Geistern in Kontakt treten.
Die Bevolkerung nutzt diese Praxis, um magische Unterstutzung fiir jede erdenkliche Alltagslage zu
erbitten. Auch auf politischer Ebene werden Geister u.a. in Zeremonien zur Legitimation politischer
Amter und als Mittel zur militdrischen Verteidigung gegeniiber Nachbarldndern angerufen.


https://suedostasien.net/author/p-christensen/amp/

Geister sind in Kambodscha allgegenwartig. Wahrend meines einjahrigen Forschungsaufenthaltes
von 2012 bis 2013 sah ich mich mit wilden Waldgeistern wie arak, aber auch mit als gefahrlich
definierten weiblichen Geistern wie beisaat und aab, Hindugottern, die als schiitzende Patronen
verehrt werden und Totengeistern (pret oder khmaoch) [1] konfrontiert. Die popularsten
kambodschanischen Geister sind jedoch die neak ta, die als Ortsgeister einer bestimmten Region des
Landes zugeordnet werden. Sie stellen oft verstorbene Helden dar, die sich als gefeierte Verteidiger
der Gemeinschaft der Khmer verdient gemacht haben. Die Lebzeiten einiger dieser Helden werden
in die kriegerische Zeit zwischen dem 15. und 19. Jahrhundert datiert. Andere wurden auch als
Grunder von Dorfern definiert, welche die wilden und bosen Krafte des Waldes gezahmt hatten.

Geister als soziale Individuen

"“E-thﬁm -
=lu

"y T
WGV ) e AR

Dieses menschliche Medium aus der Provinz Takeo leitet ein
Geistbesessenheitsritual ein © Paul Christensen

Geister in Kambodscha sind weit mehr als blofSe Symbole. Sie werden als soziale Individuen
verstanden, welche die Fahigkeit haben mit der menschlichen Welt aktiv in Austausch treten zu
konnen. Opfergaben richten sich primar an die neak ta um Segnungen und/oder magische
Unterstitzung zu erbitten. Konkret manifestiert sich die Existenz der Geister fur die Menschen in



Traumen und Visionen, durch ihnen zugeschriebene Naturphanomenen wie dem Beginn der
Regenzeit, und naturlich indem sie Menschen (freiwillig oder unfreiwillig) besetzen.

Ein menschliches Geistmedium (kru boramey) ermoglicht es Individuen in direkten Kontakt mit
einem Geist zu treten. Die meisten kru boramey, die ich traf, waren entweder von einem bestimmten
neak ta besessen oder wurden indirekt von diesem beraten. Wahrend meiner Feldforschung traf ich
Medien und deren Klienten aller sozialen Schichten und Hintergrunde, auch Mitglieder der
politischen und okonomischen Elite des Landes. Sie alle interagierten mit Geistern, um Rat zu
erfahren, Prophezeiungen zu empfangen, geheilt zu werden oder magische Krafte zu erlangen.

Die spirituelle Legitimation politischer Macht

Im politischen Diskurs Kambodschas nutzten Anfiihrer seit langem schon Geister zur Legitimation
ihrer Position. Da die historische Beanspruchung des kambodschanischen Territoriums unauflosbar
mit dem koniglichen Anspruch auf Macht zusammenhing [2], fokussierte sich der aktuelle
Premierminister Hun Sen darauf, diesen Anspruch innerhalb seines eigenen, bescheideneren
Hintergrunds neu zu interpretieren. Seitdem er 1985 Premierminister wurde, arbeitet Hun Sen
konsequent daran, seine politische Rolle zu legitimieren, indem er sich selbst als logischen
Nachfolger der kambodschanischen koniglichen Herrschaft darstellt [3]. Nachdem er im Jahr 1997
den koniglichen Vize-Premierminister, Prinz Ranariddh, mit einem coup d’état aus dem Amt
verdrangt hatte, reklamierte Hun Sen fur sich die Wiedergeburt des Machthabers Sdech Kan zu
sein, der im 16. Jahrhundert als Thronrauber bekannt war. Im Laufe der Geschichte verurteilten die
neu etablierten Konige den Umsturz der Monarchie durch Sdech Kan. Hun Sen hingegen schreibt
ihm die Rolle des Freiheitskampfers zu, welcher der Welt den Klassenkampf und die Demokratie
brachte [4].

Statue von Sdech Khan am
Hafen der Stadt Kep. Statuen
haben haufig ahnliche
Gesichtszige wie die von
Premierminister Hun Sen ©
Paul Christensen



Der Premierminister und einige seiner einflussreichen Unterstutzer unterstreichen in diesem Zuge
zunehmend Hun Sens spirituelle Legitimation als ,rechtmafSiger’ Anfuhrer, indem sie verschiedene
Verbindungen zu Sdech Kan konstruieren. Beispielsweise fand ein Team staatlich finanzierter
Forscher den Heimatort von Sdech Kan in der gleichen Provinz, aus der auch Hun Sen kommt. Es
geht so weit, dass Mitglieder der nationalen Elite es als Mittel nutzen Sdech Kan
offentlichkeitswirksam zu ehren - durch die Finanzierung von Statuen, Filme und anderen
offentlichen Handlungen - nicht nur um Hun Sen zu wurdigen, sondern auch um ihre Beziehung zu
ihm zu starken [5].

Einen Vorfall bei der Beerdigung von Norodom Sihanouk (Kambodschas letztem machtvollem Konig)
im Jahr 2012 macht die ubergeordnete Bedeutung der spirituellen Legitimation in Hun Sens
Machterhalt besonders deutlich. Nach der Zeremonie sagte er Journalisten, dass verschiedene
Mitglieder der Konigsfamilie es nicht vermochten eine Kerze neben dem Korper des toten Konigs
anzuzinden, wahrend es ihm gelungen sei. Der Premierminister interpretierte dies als spirituelle
Bestatigung, er sei von dem royalen Geist Konig Sihanouks auserwahlt worden der rechtmafSige
Anfuhrer des Landes zu sein.

Diese Auslegung nicht-royal legitimierter Macht wird von der strategischen Schwachung der Royal
Party FUNCINPEC [6] begleitet, welche in den letzten drei Wahlen (2003, 2008 und 2013) keinen
einzigen Sitz gewonnen hat. Sam Rainsy, ehemaliger Spitzenkandidat der FUNCINPEC, forderte die
Deutungsmuster des Premierministers heraus, indem er den Schutzgeist neak ta kleang moeung fur
die ihm zugeschriebene Rolle, im 16. Jahrhundert die Monarchie neu etabliert zu haben, pries, da
dieser sein Leben opferte, um den Thronrauber zu beseitigen”. Zwar wird Sam Rainsy nicht mude
seinen rationalen Anspruch an Politik zu unterstreichen, dennoch erkennt er die Notwendigkeit an,
den spirituellen Hintergrund eines potentiellen Anfiithrers zu erfullen.

Fir Hun Sen jedoch scheinen sich die spirituell-gepragten Bemihungen der Machtlegitimation
auszuzahlen. Viele Geistmedien erzahlten mir der Premierminister konne auch durch einen
spirituellen Angriff nicht abgesetzt werden, da er selbst viel spirituelle Macht besalSe, wodurch sie
jegliche Moglichkeit des Umsturzes durch ihre Praxis ausschlossen.

Diskurse magischer Uberlegenheit

Die nationale Identitat der Khmer konstituiert sich aus einem komplexen, diskursiven Setting. Ein
wesentlicher Deutungsstrang ist die besondere Verbundenheit zur glorreichen Angkor-Zeit, in der
Tempel wie Prasat Angkor Wat und Prasat Bayon erbaut wurden. Diese religiosen Heiligtimer
werden als nationale Symbole angesehen, die nicht nur das ,Khmer Kulturerbe” stellvertretend fur
die friuhere Architektur und Handwerkskunst veranschaulichen, sondern auch als die physische
Manifestierung der magischen Kraft, welche Konige und ihre Brahmanen (baku) bei der Erbauung
geholfen hatten. Beeinflusst von kolonialen Narrativen beschreiben Nachbarn wie Thailand oder
Vietnam das Land als ,rickwartsgewandt” und ,aberglaubisch”. In Kambodscha selbst hat eine
zunehmende Anzahl von Geistmedien diese Zuschreibung adaptiert und positioniert ihr tradiertes
Wissen in historischer Kontinuitat mit der (vorgestellten) Angkor-Zeit.

Diese Verbundenheit zu einer als magisch konstruierten Vergangenheit, in der die Khmer dank
spiritueller Vormachtstellung ein GrofSreich aufgebaut hatten, stellt ein mit Genugtuung
reproduziertes Uberlegenheitsnarrativ gegeniiber den angesprochenen Nachbarlandern dar.

Heute wird dieser Diskurs in einer Vielzahl beliebter Erzahlungen wiederbelebt: Bienen und
Schlangen bissen nur fremde Soldaten, Geister schwachten eindringende Truppen oder machten sie
krank, und die kambodschanischen Soldaten und ihre (veralteten) Waffen starker. Die nahe der
Grenze zu Thailand stationierten Soldaten sind dafir bekannt, regelmalSig Geistmedien aufzusuchen


https://www.facebook.com/rainsy.sam.5/posts/1008203205903079

und bei ihnen Schutzrituale in Anspruch zu nehmen. Fiir sie erklaren diese Erzahlungen, weswegen
die gut ausgestatteten thailandischen Truppen mit ihren modernen Waffen bisher nicht einfach in
Kambodscha einfallen und die umkampften Tempel Prasat Ta Moen und Prasat Preah Vihear an sich
reilSen konnten.

Politiker wie Premierminister Hun Sen gehen noch weiter und beleben durch verschiedene
politische Handlungen den Diskurs der magischen Uberlegenheit als Bestandteil der nationalen
Khmer Identitat zusatzlich.

Ritual fiir Frieden oder spirituelle Uberlegenheit?

Am 1. August 2008, kurz nachdem die UNESCO den Tempel Prasat Preah Vihear zum
Weltkulturerbe erklarte, fihrte Bun Rany, die Frau von Premier Hun Sen und Vorsitzende des Roten
Kreuzes in Kambodscha, direkt vor dem Tempel ein krung palii Ritual durch. Der Tempel befindet
sich an der unmittelbaren Grenze zu Thailand und beide Lander beanspruchen die Zugehorigkeit der
Anlage zu ihrem jeweiligen nationalen Territorium. Bereits wahrend des Bewerbungsprozesses gab
es politische und militarische Spannungen zwischen den beiden Landern, welche nach der Erklarung
zum Weltkulturerbe und dem von der Frau Hun Sens vollzogenen Zeremonie eskalierten.

Es ist nicht ungewohnlich, dass das Ritual krung palii im landlichen Raum durchgefiihrt wird, um die
Geister der dortigen Erde und des Ortes (neak ta) zu ehren. [7] Fir lokale Beobachter war der
Unterschied zwischen dem normalen krung palii und dem vom Bun Rany durchgefihrten jedoch
deutlich: Der 1. August 2008 war ein unheilvoller Tag, da eine partielle Sonnenfinsternis - eine
Quelle von Ungluck - erwartet wurde. Aullerdem konnte die Abhaltung eines krung palii direkt
neben einem umkampften Tempel mit hunderten anwesenden Soldaten leicht als eine Form
magischer Verteidigung oder sogar eines Angriffs verstanden werden. Als Vorbereitung darauf
forderten die nationalistisch getriebenen thailandischen Medien ihre Anhanger auf, gegen den
spirituellen Angriff der ,Khmer Zauberer” zu beten, und ihre gelben T-Shirts - die Farbe des
damaligen thailandischen Konigs Bhumibol Adulyadej - zu tragen, ,,um den kambodschanischen
Fluch zu durchbrechen”.

Dass Bun Rany der Durchfuhrung einer spirituellen Attacke beschuldigt wird sollte nicht
verwundern - die spirituellen Praktiken der Khmer werden in der thailandischen Vorstellung
allgemein als eine maliziose, schwarze Magie angesehen [8]. Indem Bun Rany das Ritual abhielt,
bestarkte sie diese Zuschreibung, ohne andere, ungefahrliche Erklarungen auszuschliefSen. Diese
Mehrdeutigkeit des Rituals wurde vom kambodschanischen Tourismusminister Thong Khon
verdeutlicht, indem er betonte, dass es eine Chance sei ,die Seelen unserer Vorfahren anzubeten um
Frieden zur erbitten”, um gleichzeitig bedeutungsvoll hinzuzufugen: ,aber wir beten auch fur den
Erfolg der Verteidigung unseres Territoriums* [9]. In den nachfolgenden Wochen kam es immer
wieder zu ZusammenstofSen der militarischen Truppen beider Lander. In diesem Zuge
untermauerten kambodschanische Vertreter die friedvolle Interpretation des Rituals, wahrend die
Soldaten beider Seiten es als eine Form magischer Verteidigung und sogar eines Angriffs wahr
nahmen.

Ein privates Ritual zur magischen Verteidigung



Privates Ritual eines Mitglieds der Elite, um Verteidigung gegen
thailandische Truppen zu erbitten © Paul Christensen

Im Rahmen meiner Forschung wohnte ich einem grofRen Geister-Ritual in Poipet, nahe der
thailandisch-kambodschanischen Grenze, bei. Es war die Nacht vor dem angekiindigten larn neak,
einem Ritual zur Lobpreisung der neak ta, im Haus eines Grenzpolizisten und seiner Frau. Das
Ehepaar, beides einflussreiche Geistmedien in der Region, zahlt hochrangige Polizisten und
Militarvertreter zu seinen Klienten. An diesem Abend versammelten sich mehrere Geistmedien um
einen grofSen Geisterschrein (beysei) im ersten Stock des Hauses und bereiteten die bevorstehende
Zeremonie vor. Einige Gaste waren bereits eingeschlafen, als um 23 Uhr der Vizeminister einer
kambodschanischen Provinz, ein gerade erst in die Position beforderter Militarbeamter, zur
Versammlung der Geistmedien stiels [10]. Ungeduldig forderte er ein, zum Geist neak ta kleang
moeung zu sprechen, dem bereits erwahnten neak ta, der sein Leben zum Schutz des Landes
geopfert hatte. Das Medium, eine Frau mittleren Alters, wirkte eingeschuchtert von der Forderung
des neak thom (wortlich: , grofSe Person”, Mitglied der Elite). Alle Geistmedien, die noch wach
waren, versammelten sich um den Schrein und baten den Geist eindringlich, im Korper der Frau zu
erscheinen. Der Geist kam dieser Einladung fir ungefahr 30 Minuten nicht nach. Als er schliefSlich
in den Korper des Mediums eintrat, verblieb er still. Augenscheinlich nicht damit vertraut, dass
seiner Forderung nicht nachgekommen wird, veranderte sich die Gemutslage des Vizeministers von
einem Moment auf den anderen. Zunachst versuchte er, den Geist mit Charme zu uiberzeugen, dann
mit Wut, dann mit unterwurfigem Betteln und zuletzt mit der Versprechung einer grofsen
Geldsumme im Austausch fur seine Hilfe. Um den Geist von der Dringlichkeit der Sache zu
uberzeugen, flehte der Politiker: ,Die thailandischen Truppen planen im nachsten Monat einen
schwerwiegenden Angriff auf unser Land. Neak ta, bitte, sie haben moderne Waffen. Neak ta, bitte,
hilf uns unser Land zu verteidigen!”

Da der Geist sich auch innerhalb der nachsten Stunde weigerte zu sprechen, fragten die anderen
Medien ihre eigenen Geister nach einer Erklarung. Gegen ein Uhr nachts konnte einer dieser
Geister berichten, dass neak ta kleang moeung eine spezielle Art , antiker Musik” (pleeng boran) zur
Kontaktaufnahme brauche; nur mit den Klangen dieser Musik wurde er mit dem Vizeminister der
Provinz sprechen. Der neak thom rief sofort seine Mitarbeiter an und wies sie an herauszufinden



was fur eine Art Musik dies sei. Um den Geist zu zufrieden zu stellen, versprach er ihm weitere larn
neak ta Zeremonien zu finanzieren und verschiedene Arten von Musik auszuprobieren.

Er sollte sein Versprechen halten. In den folgenden drei Monaten wohnte ich drei weiteren larn neak
ta Ritualen in diesem Haus bei, eine ungewohnliche Haufigkeit fur ein sonst jahrlich stattfindendes
Ereignis. Ich sah, wie der Politiker sich an verschiedenen Teilen des Rituals beteiligte, was
beispielsweise beinhaltete, das Gastgeberpaar in einer Sanfte um den bey si herum zu tragen.
Aullerdem spendete er in einem verdienstreichen Ritual den bedurftigen Menschen der Umgebung
Reis.

Nach insgesamt vier Zeremonien und nachdem der Vizeminister einiges an Geld und Zeit investiert
hatte, schien der Geist (der weiterhin nicht sprach) zufrieden gestellt, denn auf der letzten
Zeremonie verkundeten die Geistmedien stolz, dass sie einen neuen Ausbruch von Gewalt zwischen
Kambodscha und Thailand mit ihren magischen Ritualen verhindert hatten.

Am Ende eines larn neak ta Rituals, als die Geistermedien und ihre Klienten gegenuber den Geistern
des gastgebenden Ehepaares ihre Dankbarkeit ausdriicken © Paul Christensen

Spirited politics - mehr als nur Symbolpolitik

Diese Beispiele der ,spirited politics“ [11] in Kambodscha untermalen, dass Geistern in diesem Land
alles andere als eine blof3 vage oder symbolische Bedeutung zukommt. Stattdessen verhandeln



Mitglieder der politischen Elite sowie gewohnliche Biirger politische Prozesse jeglicher Art mit
Geistern und begriinden ihre Entscheidungen mit der Reaktion des jeweiligen Geistes.

Die hier genannten Beispiele der offentlichen Debatten uiber die politische Legitimation des
Premierministers, dem Narrativ der magischen Uberlegenheit gegeniiber den Nachbarldndern oder
der spirituellen Verteidigung der Landes verdeutlichen die angenommene Wirkung von Geistern.

Ubersetzung aus dem Englischen von: Tamara Biilow

Quellenverweise:

e [1] Es gibt nicht so viele Geister der Toten, wie man erwarten konnte, wenn man das Konzept
der ,rastlosen” Geister der Toten (bspw. in Vietnam, siehe Kwon 2008) und die circa 1.7
Millionen Opfer der Khmer Rouge Ara (zwischen 1975 und 1979) miteinander kombiniert.
Diese Geister gelten nach der Lehre des kambodschanischen Theravada-Buddhismus - anders
als in Vietnam - bereits als wiedergeboren.

e [2] Thompson, A. 2004. The Suffering of the Kings. Substitute Bodies, Healing, and Justice in
Cambodia. In: J. A. Marston and E. Guthrie (eds.): History, Buddhism, and New Religious
Movements in Cambodia. Honolulu: University of Hawai'i Press, pp. 91-112.

e [3] Es gibt deutliche Parallelen zu den Anfuhrern des burmesischen Militars (siehe Schober, ]J.
2005. Buddhist Visions of Moral Authority and Modernity in Burma. In: M. Skidmore (eds.):
Burma at the Turn of the 21st Century. Honolulu: University of Hawaii Press, pp. 113-132
sowie Min, Z. 2001. The Power of Hpoun. Sogar im kommunistischen Laos beansprucht die
herrschende Lao People’s Revolution Party der legitime Nachfolger ausgewahlter
,patriotischer’ Konige der Vergangenheit zu sein, obwohl sie den letzten Konig von Laos,
Sisavang Vatthana, in einem Umerziehungslager haben sterben lassen (siehe Evans, G. 2009.
The Last Century of Lao Royalty: A Documentary History. Chiang Mai: Silkworm sowie Tappe,
0. 2013. Facets and Facets of the kantosou kou xat - The Lao ‘National Liberation Struggle’ in
State Commemoration and Historiography. Asian Studies Review 37.

e [4] Norén-Nilsson, A. 2013. Performance as (Re)Incarnation: The Sdech Kan Narrative. In: J.
Southeast Asian stud. 44 (01): 4-23.

e [5] Fur Hintergrundinformationen zu Statuen von Sdech Kan, die ahnliche Gesichtsziige wie
Hun Sen haben, siehe Norén-Nilsson (2013). Um mehr iber die Produktion des teuersten, je in
Kambodscha produzierten Films zu sehen, der von Ly Yong Phat, einem Tycoon aus Hun Sens
Zirkel der Privilegierten, finanziert wurde, siehe: Phnom Phen Post vom 09.01.2016

* [6] Front Uni National pour un Cambodge Indépendant, Neutre, Pacifique, et Coopératif.

¢ [7] Es gibt mindestens drei sich uberlappende Konzepte der Geister der Erde, wie preah
thorani (oder neang kongheng), krong bali, und preah phum (siehe Guthrie 2004; Leclere
1898).

e [8] Baumann, B. 2015. The Khmer Witch Project. Demonizing the Khmer by Khmerizing a
Demon. In: DORISEA Working Paper 19/2015 sowie Pasuk, P. and C. Baker. 2008. The Spirits,
the Stars, and Thai Politics. Lecture, Siam Society. Bangkok, 02.12.2008

e [9] Auf Khmer erschienen in Rasmei Kampuchea Newspaper (i ﬁi fyg) am 01.08.2008

e [10] Zum (von mir zugesicherten) Schutz seiner Identitat werden nicht mehr Informationen
gegeben.

e [11] Lauser, A. and K. Endres (eds.). 2011. Engaging the Spirit World. Popular Beliefs and
Practices in Modern Southeast Asia. New York: Berghahn Books sowie Willford, A. C. and
George, K. M. (eds.). 2005. Spirited Politics. Religion and Public Life in Contemporary
Southeast Asia. Cornell University. Ithaca, N.Y.: Southeast Asia Program (Studies on Southeast


http://www2.irrawaddy.com/article.php?art_id=2471&page=1
http://www.phnompenhpost.com/post-weekend/hun-sen-and-man-who-would-be-king
http://www.dorisea.de/sites/default/files/DORISEA%20WP%2019%20Baumann%20The%20Khmer%20Witch%20Project.pdf
http://www.dorisea.de/sites/default/files/DORISEA%20WP%2019%20Baumann%20The%20Khmer%20Witch%20Project.pdf
http://pioneer.netserv.chula.ac.th/~ppasuk/spiritsstarspolitics.pdf
http://pioneer.netserv.chula.ac.th/~ppasuk/spiritsstarspolitics.pdf

Asia, 38)

paul.christensen@suedostasien.net

Paul Christensen ist wissenschaftlicher Mitarbeiter am Institut flr Ethnologie in Goéttingen. In seiner
Dissertation (2020) analysiert er die Existenz und die Wirkmacht von Geistern, sowie die rituelle Praxis der
Geistmedien und ihre Verbindungen zur heutigen kambodschanischen Politik. Als Religionsethnologe hat er
mehrmonatige Forschungs- und Studienaufenthalte in Stdostasien (vor allem Indonesien und
Kambodscha) absolviert und beschaftigt sich neben seinen religionswissenschaftlichen
Schwerpunktgebieten Islam und Buddhismus mit Themen der Wissenschafts- und Technikforschung, der
Akteur-Netzwerk-Theorie und der Ritualtheorie. Derzeit arbeitet er an seinem neuen Forschungsprojekt Die
sozialen Folgen des Sand-Abbaus in Sidostasien.


mailto:paul.christensen@suedostasien.net

