sudostasien

Zeitschrift fur Politik e Kultur e Dialog

3 | 2018, Philippinen,
Autor*in: Tilman Baumgartel

~Feng Shui“ -Verdrangter
Klassenkampf in einem philippinischen
Horrorfilm

Szene aus dem Film ,Feng Shui“ © Star Cinema

Philippinen: Die Geister in den Horrorfilmen aus Sudostasien sind nicht in erster Linie literarischen
Metaphern nachempfunden, wie in vielen westlichen Verfilmungen. Sie sind vielmehr Teil einer
Mythologie, die von vielen Menschen in der Region als selbstverstdndlich angesehen wird. Zugleich
spiegelt das Genre die gesellschaftliche Realitat und das, was in dieser lieber ungesagt bleibt.

Nach meinem Umzug von Deutschland nach Manila im Jahr 2004 war ich begierig darauf, die
Filmkultur eines Landes kennenzulernen, von dem ich zu diesem Zeitpunkt so gut wie nichts wusste.
In den ersten Monaten nach meinem Umzug sah ich fast jeden philippinischen Film, der in die Kinos


https://suedostasien.net/author/t-baumgaertel/amp/

kam, obwohl ich kein Wort Tagalog verstand. Und durch puren Zufall war der erste Film, den ich
gesehen habe, Chito S. Rofio s Horrorfilm ,Feng Shui“ (2004).

Ich wusste nichts uber den Film, aber ich wurde mit einem unvergesslichen Kinoerlebnis belohnt.
Wahrend Furcht erregender Szenen bedeckten die Leute ihre Augen mit den Handen, sprangen von
ihren Sitzen, schrieen, um Hauptdarstellerin Kris Aquino vor der Weillen Dame zu warnen, die vor
ihrem Fenster schwebte. Jeder der vielen Morde im Film verursachte einen kollektiven Aufschrei,
der aus einer gemeinsamen Kehle zu kommen schien. Der Filmhistoriker Tom Gunning hat den
Begriff ,Asthetik der Uberraschung” (aesthetics of astonishment) fiir diese Art des Filmerlebnisses
gepragt: die naive, unmittelbare Reaktion eines Publikums, das sich die Fahigkeit bewahrt hat, das
Geschehen auf der Leinwand als real zu akzeptieren und entsprechend darauf einzusteigen.

Der Film ist nicht nur ein interessantes Beispiel fur das Pastiche aus kulturellen Einflissen, die die
philippinische Kultur pragen: eine Kombination aus lokaler Tagalog-Mythologie und chinesischem
Import-Aberglaube, die sich bereits im Titel ,,Feng Shui“, dem Namen der daoistischen
Harmonielehre, niederschlagt. Die Reaktion des Publikums, das bei jeder Gruselszene buchstablich
aus seinen Sitzen sprang - obwohl die ,scares” im Vergleich zu amerikanischen Horrorfilmen dieser
Zeit vergleichsweise zahm waren - sagt auch viel uber die Phanomene, vor denen sich die
Philippiner wirklich furchten. So hat , Feng Shui“ zwar einige Gemeinsamkeiten mit dem westlichen
Horrorfilm, unterscheidet sich aber in anderer Hinsicht auch stark von diesem.

Gruselfaktor Geisterglaube

Ich habe in den Philippinen spater viel grausigere US-Horrorfilme gesehen, die nicht annahernd
vergleichbare Schockreaktionen ausgelost haben. Ganz offensichtlich hatte der Film also einen Nerv
getroffen: 2004 war ,Feng Shui“ einer der erfolgreichsten Filme in den Philippinen und fiithrte zu
einer Reihe weiterer Geisterfilme, unter anderem , Sukob” (2006), ,, Tenement 2 (2009), , Bulong”
(2011), alle ebenfalls von Regisseur Chito S. Rofio, sowie die populare Filmserie ,Shake, Rattle and
Roll“. Auch die Fortsetzung von ,Feng Shui“ (2014) lockte abermals ein grofSes Publikum in die
Kinos.

Es dauerte einige Zeit und bedurfte einer grofSeren Vertrautheit mit der philippinischen Kultur, bis
ich zu verstehen begann, warum die vergleichsweise harmlosen Schocks und Spezialeffekte das
Publikum fiir einen GrofSteil der Vorfithrung auf den Kanten ihrer gepolsterten Sitze hielt, wo es den
Film teilweise durch die Finger betrachtete. Der Film berihrte das Publikum auf eine Weise, die ich
als Auslander, der in einer weitgehend sakularen und ,entzauberten” Welt aufgewachsen war,
schlicht nicht verstehen konnte: dass namlich ein grofSer Teil des Publikums tatsachlich an die
Geister glaubt, um die es in dem Film geht.

Und so betrachtet ist ,Feng Shui“ kein Horrorfilm im westlichen Sinne, sondern ein Geisterfilm,
ahnlich wie andere asiatische Produktionen vom japanischen Klassiker ,Kwaidan“ (1964) bis zu den
»A Chinese Ghost Story“-Filmen aus Hongkong. Die Horrorstoffe der westlichen Moderne mit
Kreaturen wie dem Monster von Frankenstein, Dracula oder Zombies mogen sich urspriinglich aus
traditionellen Marchen und Folklore gespeist haben, doch sie wurden erst von burgerlichen
Schriftstellern, dann von Filmregisseuren zu Chiffren fiir die tiefsten Angste des modernen
Menschen weiterentwickelt (vgl. auch Artikel von Baumann/Verstappen in dieser Ausgabe). Die
Geister in den Horrorfilmen aus den Philippinen und anderen Landern Sudostasiens sind nicht in
erster Linie literarische Metaphern, sondern Teil einer Mythologie, die von vielen Menschen in der
Region immer noch als selbstverstandlich angesehen wird. Dies hat wichtige Konsequenzen fur das
Verstandnis von Geisterfilmen aus den Philippinen oder auch Thailand oder Kambodscha.

Interessanterweise enthalt keines der kanonischen Bucher uber das philippinische Kino


https://suedostasien.net/?p=3342

ausfuhrlichere Beitrage oder Essays uiber philippinische Horrorfilme, obwohl der ersten
abendfiillende Spielfilm, der in den Philippinen entstand, ,,Aswang” von 1933 war. Der Titel wird
zwar in der Regel mit ,The Vampire“ ubersetzt, doch tatsachlich ist der Aswang eine Figur der
philippinischen Mythologie, das eher mit den Gespenstern verwandt ist, die auch in ,Feng Shui“
spuken (vgl. auch Artikel von M. Wetzlmaier in dieser Ausgabe). Die Encyclopedia of Philippine Art,
die vom staatlichen Cultural Center of the Philippines herausgegeben wurde, enthalt zwar in dem
Band zum Kino einen kurzen Eintrag zum Horrorkino. Das ausfiihrliche Essay uiber populare
Filmgenres des philippinischen Kinos bis 1960 im gleichen Band erwahnt Horrorfilme aber
uberhaupt nicht. Es beinhaltet jedoch einen Beitrag uber Filme, die auf Marchen oder Volksmarchen
basieren, sowie Fantasy-Filme wie die Filme , Dyesebel” und ,Darna“.

Szene aus dem Film ,Feng Shui“ © Star Cinema

Mehr als Nervenkitzel und Schocks

Fast alle dieser Filme sind verloren gegangen, aber schon die Inhaltsangaben machen deutlich, dass
es sich bei ihnen eher um Filmversionen traditioneller Schauergeschichten handelt, als um die
fantastische, ins Grauenhafte uberspitze Darstellung gesellschaftlicher Themen, die fiir den
westlichen Horrorfilm typisch sind. Zu den besonderen Fahigkeiten des Kinos des Unheimlichen
gehort seine Fahigkeit, unbequeme und marginalisierte Themen auf indirekte, metaphorische Weise
anzugehen, die es erlaubt, Horrorfilme als Filme zu betrachten, die mehr tun, als Nervenkitzel und
Schocks zu liefern.

Der kanadische Filmkritiker Robin Wood hat die Geschichten des amerikanischen Horrorkinos der
1970er und 80er Jahre als fiktive Ruckkehr dessen beschrieben, was von der Gesellschaft erfolgreich
unterdriuckt wurde. Wie Freud in ,Das Unbehagen in der Kultur” geht er davon aus, dass das
Funktionieren der westlichen Gesellschaft auf einer Unterdrickung unserer atavistischen Instinkte
und Triebe beruht. Diese primitiven Impulse, von denen das sexuelle Verlangen am starksten ist,
werden sublimiert oder in Richtung sozial akzeptabler Aktivitaten ,umgeleitet”. Diese verdrangten
Impulse und Instinkte sind jedoch so machtig, dass sie fur Freud in unseren Traumen wiederkehren.


https://suedostasien.net/?p=3628

Freud betrachtete diese Wiederkehr verdrangter Instinkte und Begehren mit Argwohn und als eine
potenzielle Gefahr fur die Zivilisation.

Robin Woods Analyse des US-Horrorkinos gibt ihm in gewisser Weise Recht, denn bei ihm ist der
Horrorfilm fir das Kino, was fur Freud der Traum in der menschlichen Kultur ist: der Konigsweg fur
das Unbewusste und das Unterdruckte, der dem Gehor verschafft, was gesellschaftlich tabu ist und
unter den Teppich gekehrt werden soll, sich aber weigert, ganz zu verschwinden.

~Feng Shui” ist kein billiger Horrorfilm wie die Filme, uber die Wood schreibt. Er bietet fur einen
Film aus dem Entwicklungsland Philippinen hohe ,production values”, wurde von einem etablierten
Regisseur inszeniert und seine beiden Hauptdarsteller sind zwei Schauspieler, die in den Philippinen
beliebte Filmstars sind: Jay Manalo und Kris Aquino (Letztere ist ibrigens die Tochter des 1983
ermordeten philippinischen Burgerrechtlers und Politikers Benigno Aquino, Jr. und der nach seiner
Ermordung zur philippinischen Prasidentin gewahlten Ehefrau Corazon Aquino.). Der Film wurde
beim Metro Manila Film Festival eingereicht, wo er mit anderen Qualitatsfilmen konkurrierte, die
die philippinische Filmindustrie fiir diesen Anlass produziert. Bei seiner Veroffentlichung wurde der
Film als eine philippinische Version der Geisterfilme aus Japan, Stidkorea und Thailand betrachtet,
die zu dieser Zeit international fur Aufsehen sorgten: Filme wie , The Ring” oder ,Dark Waters” aus
Japan, ,The Eye” aus Thailand oder , A Tale of Two Sisters” aus Sudkorea.

Filmische Inkarnation einer ungerechten Gesellschaft

Am Beginn des 21. Jahrhunderts waren Geister, Hexen, Spukhauser, die Rache der Untoten zu
einem der wichtigsten Sujets der Unterhaltungsindustrie eines GrofSteils Asiens geworden. Diese
Filme basierten in der Regel auf lokalen Uberlieferungen und Geistergeschichten, passten diese
aber einer modernen Welt voller urbaner Entfremdung, moderner Telekommunikation und
verlorener traditioneller moralischer (Familien-)Werte an. Wahrend wir die Geister in diesen
Geschichten als ,Riickkehr des Verdrangten” a la Freud beziehungsweise Wood lesen kénnen, die
die filmische Inkarnation zeitgenossischer sozialer Missstande und gesellschaftspolitischer Probleme
sind, bleiben sie letztlich traditionelle Geisterfilme, die starker der Folklore des jeweiligen Landes
verpflichtet sind als der Moderne, in der sie spielen. Der gesellschaftspolitische Subtext wird zwar
gestreift, aber die Geister sind letztlich solche im traditionellen Sinne: Kreaturen, die aus Rache
zuruckkehren, um Ungerechtigkeiten, die ihnen angetan wurden, zu vergelten, nicht um
zeitgenodssische Angste und Traumata zu artikulieren.

»Feng Shui” entspricht ganz dieser ,asiatischen” Herangehensweise an das Horrorgenre: Die ,, White
Lady"“, die unsere Protagonisten terrorisiert, ist eine gangige Trope im philippinischen Aberglauben
(auf dem Balete Drive in Manila wird eine , White Lady” regelmalSig in der Nacht von Taxi- und
anderen Autofahrern gesichtet), ebenso wie der ,Bagua“, der chinesische Spiegel, der im Film erst
Glick, dann Ungliick uiber die Ramirez-Familie bringt. Doch wahrend die , White Lady” ein
etabliertes Motiv in der philippinischen Geisterkosmologie ist, ist das Umfeld, in dem sie zu spuken
beginnt, ausgesprochen zeitgemafl und thematisiert tief sitzende Angste der philippinischen
Mittelschicht: die Angst vor sozialer Deklassierung, vor dem Zusammenbruch der Familie, vor einem
Aufstand der Unterschicht, vor der sich der philippinische Mittelstand in Gated Communities, SUVs
und klimatisierten und schwer bewachten Einkaufszentren verschanzt hat.



Szene aus dem Film ,Feng Shui“ © Star Cinema

Ein Spiegel und seine Folgen

Dieses Thema wird gleich zu Beginn des Films eingefiihrt: Wahrend des Vorspanns sehen wir eine
schnell geschnittene Collage von Straflenszenen, aufgenommen in Binondo, der Chinatown von
Manila. Gezeigt werden StrafSenverkaufer, die ihre Waren im chaotischen Verkehr verkaufen;
Obdachlose, die auf Gehwegen schlafen und kochen; Kinder, die im Mull spielen oder unter
provisorischen Zelten schlafen. Kombiniert wird dies mit Aufnahmen, die die Exotik dieser
Umgebung unterstreichen: farbenfrohe Schilder von Geschaften und Jeepneys (dem fiir die
Philippinen typischen Minibus), Schaufenster voller Jesus-Skulpturen, verpackt in Zellophan. Diese
Eroffnungssequenz dient sowohl als Einfuhrung in die ,fremde” Natur des Spiegels, zeigt aber auch
die Art von Urbanitat, die die Mittelschicht der Philippinen lieber meidet, die sie aber in diesem Film
als Spuk in ihrer komfortablen Mittelklasseexistenz heimsuchen wird.

Die ersten Szenen der Erzahlung stellen die Protagonistin Joy als Mitglied einer kriselnden
Mittelschicht vor. Joy Ramirez (Kris Aquino) findet den Bagua-Spiegel auf der Heimfahrt von der
Arbeit im Bus. Sie fahrt mit 6ffentlichen Verkehrsmitteln zur Arbeit und nicht mit dem eigenen Auto
- das Familienauto wird nur von ihrem Mann zum Pendeln benutzt, was auf mannliche Privilegien in
einer patriarchalischen Gesellschaft hinweist. Ihr Zuhause ist ein neu bezogenes Haus voller
Umzugskisten in einer trostlosen und abgelegenen Subdivision voller leerer Hauser und
Brachflachen. Thre Nachbarn leben vom Verkauf von raubkopierten DVDs, die neue Freundin ihres
Sohnes wachst ohne Eltern auf. Wenn Joy von der Arbeit kommt, muss sie Hausarbeiten wie Kochen
und Waschewaschen erledigen, da sie - fur eine Mittelstandsfamilie auf den Philippinen etwas
unplausibel - keine Haushaltshilfe hat.

Thre Kinder mogen das neue Haus mit seinen Insekten und Eidechsen nicht. Joy hat offensichtlich
Probleme mit ihrer Familie, nachdem sie mit ihrem Mann Inton (Jay Manalo) und ihren Kindern
Ingrid (Julianne Gomez) und Denton (John Vladimir Manalo) in dieses neue Heim gezogen ist. Der
Bagua-Spiegel ist daher willkommen, denn er wird - wie die Kramerin Aling Biring (Luz Fernandez)
sagt - bose Geister vertreiben und Glick bringen. Die vielen Szenen, in denen die spirituelle



Bedeutung des Spiegels diskutiert wird, zeigen deutlich, dass sich der Film auf einen Aberglauben
bezieht, der nicht in erster Linie zu den Traditionen unserer Protagonist*innen gehort, sondern auf
den chinesischen Einfluss auf die philippinische Folklore verweist.

In einer Szene besuchen Joy und Alice einen chinesischen Tempel, um von einem Priester (Joonee
Gamboa) mehr uber den Bagua zu erfahren. Denn die Methoden, mit denen der rachsuchtige Geist
des Spiegels Familienmitglieder und Bekannte gleichermalen totet, kann nicht mit den Methoden,
die der romisch-katholisch erzogenen Joy in den Sinn kommen, besanftigt werden. Eine Dose
Sardinen reicht als Opfer einfach nicht aus, um die chinesische ,Lotus Lady” (ein Geist, der aus
Shanghai importiert wurde, wie wir nun erfahren) zu beschwichtigen. Die pflegt einen todlichen
Groll, der weder durch christliche Gebete noch durch animistische Opfergaben beschwichtigt
werden kann. Ist dies Ausdruck des philippinischen Traumas, nicht Herr uber sein eigenes
(nationales) Schicksal zu sein?

Zuerst scheint der Spiegel das versprochene Gluck zu bringen: Sobald Joy ihn uber ihre Haustur
hangt, wird sie befordert und gewinnt den Hauptpreis bei einem Preisausschreiben. Doch am selben
Tag erfahrt Joy auch, dass die Kramerin Aling Biring an Leptospirose gestorben ist. Schnell wird
klar: Wenn Joy besonders viel Glick hat, stirbt eine ihrer Bekannten, und die Todesursache steht im
Zusammenhang mit dem chinesischen Sternzeichen, unter dem diese Person geboren wurde.

HRIZ AQUNG

Filmposter ,Feng Shui“ © Star
Cinema

Die Abstiegsangst der Mittelklasse

Die meisten Menschen, die im Film sterben, gehoren zur ,masa“, der Unterschicht: Das zweite
Opfer von Joys Erfolg ist der Tricycle-Fahrer Mang Nestor, der sie jeden Morgen zur Bushaltestelle
bringt. Weitere Opfer sind ein Wachmann, der in Joys Gated Community patrouilliert, und der
verwahrloste Freund ihres Sohnes, der ohne Eltern im Haus der DVD-Piraten aufwachst. Als ihre
Freundin Alice von einem Betrunkenen aus ihrer Nachbarschaft getotet wird, schreit er sie an: ,Du



arrogante Schlampe. Nur weil du ins Ausland gehst”, bevor er sie von ihrem Balkon schubst. (Alice
hat eine Arbeitserlaubnis fur die USA erhalten, die viele Philippiner*innen wie einen Gewinn im
Lotto herbei sehnen.)

Anspielungen auf Klasse und Klassenprivilegien sind standige Begleiter der vielen Todesfalle in
diesem Film und motivieren auch einige seiner unheimlichsten Szenen. Als der tote Wachmann
wieder zum Leben erwacht und Joys Kinder jagt, ist das auch visuelle Metapher einer tief sitzenden
Angst der philippinischen Mittelklasse: Was ware, wenn sich die vielen schlecht bezahlten
Dienstboten - die das Leben der philippinischen Mittel- und Oberschicht so angenehm machen -
gegen sie wenden wiirden? Wenn die devoten und freundlichen Kinder- und Dienstmadchen, Koche,
Fahrer und Wachmanner plotzlich beschliefen wurden, sich fur ihre Ausbeutung zu rachen? Die
Szenen, in denen Joy von den Geistern der Dreiradfahrer, StrafSenverkaufer und Wachmannern
verfolgt wird, wirken wie eine Revolution der Subproletarier, die die Mehrheit der Philippiner*innen
ausmachen.

Szenen wie diese rechtfertigen es fiir mich, bei ,Feng Shui” von einer ,Riickkehr des Verdrangten”
im Sinne Freuds zu sprechen. Klassenverhaltnisse und die Ausbeutung der Unterschichten sind
Themen, die in den meisten Mainstream-Filmen der Philippinen nur selten thematisiert werden.
Aber unter dem Deckmantel von Geistern in einem Horrorfilm durfen diejenigen, die normalerweise
keine Rolle im philippinischen Unterhaltungskino spielen, sich zumindest symbolisch einmal wehren.

Ein Horrorfilm im ,westlichen” Sinne ist ,Feng Shui” trotzdem nicht - nicht ganz. Die Aufklarung
und die westliche Moderne haben ihre eigenen Schreckensfiguren hervorgebracht, die die Geister
der vorindustriellen Zeit ersetzten. Das Einzigartige an ,Feng Shui” ist, wie es die traditionellen
Geister der Philippinen mit den Monstern des zeitgenossischen Horrors kreuzt. Als der tote
Wachmann wieder zum Leben erwacht, erscheint er sowohl als uraltes Schreckgespenst (wie in der
traditionellen Spukgeschichte) wie auch als moderner Zombie im Stil des zeitgenossischen
Horrorfilms. In diesem Sinne ist ,Feng Shui” auch ein Statement uber die heutigen Philippinen mit
ihrer oft verwirrenden, hybriden Kombination aus Moderne und traditionellen Gebrauchen - wie ein
alter Bagua-Spiegel Uber der Tur eines Neubaus in einer gerade hochgezogenen Eigenheimsiedlung.

tilman.baumgaertel@hs-mainz.de

Tilman Baumgartel ist Professor flir Medientheorie im Fachbereich Gestaltung an der Hochschule Mainz. Er
hat er an der University of the Philippines in Manila und an der Royal University of Phnom Penh in
Kambodscha Medienwissenschaft und Journalismus unterrichtet. Tilman Baumgartel hat Gber
Medienkultur, Netzkunst, Computerspiele und Independent-Kino in Stidostasien verdffentlicht.


mailto:tilman.baumgaertel@hs-mainz.de

Dieser Text erscheint unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

