
3 | 2018, Thailand,
Autor*in: Benjamin Baumann, Nicolas Verstappen

Ein thailändischer Bram Stoker

Darstellung des Khmer Äquivalents Phi Krasues in einem kambodschanischen Comic © Reading
Books 2012

Bram Stokers Dracula prägte das populäre Bild des Vampirs und machte ihn zum prominentesten
unheimlichen Wesen der westlichen Moderne. Stokers Einfluss ist zwar außergewöhnlich – aber
nicht einmalig: auch der thailändische Comiczeichner Tawee Witsanukorn griff auf regionale
Folklore zurück, verschmolz sie mit dem herrschenden Zeitgeist und prägte so nachhaltig die
popkulturelle Imagination thailändischer „Hexen“.

https://suedostasien.net/author/baumann-verstappen/amp/


 

Wir wollen hier Tawee Witsunakorns Einfluss auf die Vorstellung vor allem eines unheimlichen
Wesens in Thailand nachspüren: Phi Krasue. Während der Begriff phi zumeist mit Geist oder
Gespenst übersetzt wird, soll unser Beitrag u.a. demonstrieren, dass hier differenziert werden muss.
Am Wandel der popkulturellen Imagination Phi Krasues wird sich zeigen, dass es sich hier eher um
ein hexenartiges Wesen handelt – welches zunehmend vampirartige Züge trägt.

Die Modernisierung des Geisterhaften in Thailands
Popkultur
Dem thailändischen Geisterfilm wird gemeinhin der größte Einfluss auf die Vereinheitlichung des
Geisterhaften zugeschrieben. Unsere neuesten Forschungen zeigen jedoch: Es waren Comics und
nicht Filme, die den bekanntesten geisterhaften Wesen Thailands ihre heute charakteristischen
Züge gaben. Ab der Mitte des 20. Jahrhunderts gaben thailändische Comic-Künstler vielen
geisterhaften Wesen konkrete Formen, die dann in Filmen übernommen wurden. Im Laufe der Zeit
fanden diese popkulturellen Imaginationen ihren Einzug in die thailändische Alltagswelt und
verdrängten die eher schemenhafte und regionalspezifische Vorstellung des Geisterhaften.



Cover der zweibändigen Neuauflage des Comics Krasue Sao aus dem
Jahre 2017 © Tawee Witsanukorn

Die Geschichte des thailändischen Comics begann bereits im Jahre 1907 und brachte eigene Meister
und Trends hervor. Dazu zählen aufwendige und von kunstvoller Poesie begleitete Illustrationen, die
in den 1930er Jahren ihren Höhepunkt erlebten und in den 1950er Jahren von einer Mischung aus
Comic und Volkstheater, dem so genannten „Cartoon Likay“, abgelöst wurden. Am populärsten
waren schließlich die Ein-Baht-Comics, die in den 1970er Jahren monatlich erschienen und eine
Auflage von über einer Million erreichten. Geistergeschichten waren in dieser Zeit das beliebteste
Comicgenre. Das lag vor allem an den Illustrationen von Hem Vejakorn (1903-1969), einem
erfolgreichen Schriftsteller und Zeichner, der das Genre der Geistergeschichte in den frühen 1930er
Jahren durch seine illustrierten Kurzgeschichten populär machte. Zwischen 1953-1967 produzierte
er unzählige solcher Geistergeschichten. Er war der erste thailändische Künstler, der das Genre
„thaiisierte“, indem er es mit Illustrationen versah, die entgegen dem globalen Trend, das Lokale



des Geisterhaften betonten.

Tawee Witsanukorn und sein künstlerischer Einfluss auf das Comicgenre sind außerhalb der
thailändischen Comicszene weitgehend unbekannt. Geboren als Tawee Yencham im Jahre 1941,
entwickelte er seine Leidenschaft für das Zeichnen bereits in der Oberschule. 1960 begann Tawee
sein Studium der Malerei an der prestigereichen Poh-Chang Akademie der Künste, wo er ein
Student von Hem Vejakorn wurde. 1960 veröffentlichte er sein erstes Geistercomic Mae Nak Phra
Khanong, eine Adaptation der wohl berühmtesten thailändischen Geistergeschichte.

Die „Popkulturalisierung“ von Phi Krasue
Da sich die Wissenschaft bisher kaum mit dem Comic als künstlerischem Genre auseinandergesetzt
hat und die meisten thailändischen Geistercomics nur in wenigen Exemplaren erhalten sind, wurde
die Bedeutung des Comics für die Kulturgeschichte des Geisterhaften in Thailand lange übersehen.
Auch Tawees Krasue Sao (Krasue Mädchen, 1968-1973) war lange vergriffen und so wurde in der
Wissenschaft bisher der gleichnamige Film aus dem Jahre 1973 (Regie: Naowaratch S.) als Ursprung
der aktuellen Imagination dieses Wesens angenommen. Dabei ist Phi Krasue stets eine Frau, die
tagsüber ein ganz normales Leben führt. Doch getrieben von einem unstillbaren Hunger, trennt sich
im Schlaf der Kopf mit einer Reihe innerer Organe vom Rumpf und schwebt umgeben von einem
flackernden Leuchten auf der Suche nach Nahrung davon. Dabei wird eine Vorliebe für Unreines
und nicht Essbares betont, wie z.B. mit Krankheit, Tod und Geburt assoziierte Körperflüssigkeiten,
Aas oder rohes Fleisch.

Orale Traditionen im ländlichen Thailand betonen dagegen insbesondere die Vorliebe für
menschliche Fäkalien, die Phi Krasue von anderen hexenartigen Wesen unterscheidet. Dies ist auch
der Grund, warum Phi Krasue in der ethnologischen Literatur lange als Schmutzgeist bezeichnet
wurde. In der ländlichen Alltagswelt ist die Verwandlung in ein Phi Krasue Folge eines Tabubruchs.
Magische Handlungen sind immer mit Tabus verbunden, orientieren sich meist am buddhistischen
Wertekanon und sollen davor schützen, dass magisches Wissen aus niederen Beweggründen
eingesetzt wird. Einige sind aber nicht mit den Aufgaben der Frau im ländlichen Alltagsleben
Thailands vereinbar und so scheint ein Tabubruch für Frauen, die sich mit Magie beschäftigen,
früher oder später unumgänglich. Magie ist im thailändischen Denken eine männliche Domäne, nach
dem Frauen nicht über die charakterliche und spirituelle Stärke verfügen, sich unbeschadet dieses
Wissen anzueignen. Während die Tatsache, dass es sich bei Phi Krasue immer um Frauen handelt, in
der ländlichen Alltagswelt also über einen Tabubruch rationalisiert wird, ist es in filmischen
Narrativen meist ein Familienfluch, der in der weiblichen Linie weitergegeben wird.



Darstellungen Phi Krasues und Phi Krahangs im Comic Krasue Sao © Tawee
Witsanukorn

Ein Vergleich von Film und Comicbuch zeigt, dass Tawees Krasue Sao als Storyboard für den
gleichnamigen Film diente, die zeichnerische Darstellung des Wesens und dessen
Entstehungsgeschichte also eins zu eins übernommen wurden. Unsere Nachforschungen unter
thailändischen Comic-Sammlern ergaben zudem, dass es keine Darstellungen Phi Krasues auf
Wandgemälden oder in anderen historischen Quellen gegeben zu haben scheint, so dass es sich
beim Comic offenbar um die erste bildliche Darstellung handelt. Im Comic finden sich aber auch



etliche andere Wesen der thailändischen Folklore erstmalig in bildlicher Darstellung. Dazu zählt
auch Phi Krahang, der als männliches Äquivalent Phi Krasues betrachtet wird. Auch hier scheint
Tawees Comic eine Schlüsselrolle gespielt zu haben, was Phi Krahangs Erscheinungsbild nahelegt,
das sich augenscheinlich von dem Phi Krasues unterscheidet. Phi Krahang wird gewöhnlich als
menschliches Wesen mit Tierschwanz imaginiert, das zwei Worfelkörbe als Flügel nutzt und auf
einer Mörserkeule durch die Luft reitet. Im Gegensatz zu Phi Krasue ruft Phi Krahang meist kein
unheimliches Gefühl hervor, sondern wird eher mit Schmunzeln betrachtet.

Von 1968 bis 1973 erschien die Geschichte Krasue Sao zunächst zweiwöchentlich und später
monatlich im Comic-Magazin Noo Ja und wurde schnell zu einem großen Erfolg. Daraufhin erschien
die Geschichte ab 1971 in insgesamt neun Sammelbänden. Diese sowie die späteren
Taschenbuchauflagen waren stets schnell vergriffen und erzielten unter Sammlern hohe Preise.
2017 entschloss sich Tawees Tochter aufgrund der anhaltenden Nachfrage, das Geisterepos in
einem zweibändigen Sonderband mit insgesamt über 600 Seiten in vierter Auflage neu
herauszugeben.

Der thailändische Comicsammler und Freund Tawees, Woravut Ruengsri, gibt im Vorwort zum
Comic an, dass Tawee die Geschichte von Phi Krasue als Kind von seinem Vater hörte, der als Soldat
im heutigen Kambodscha stationiert war. Dort wurde ein anderer Soldat zum Tode verurteilt, weil er
seine Frau umgebracht hatte, deren Leiche kopflos am Tatort aufgefunden wurde. Während des
Verhörs gab der Beschuldigte an, dass er seine Frau umbrachte, weil sie ein Krasue war. Er habe
gesehen, wie nachts ein Leuchten aus dem Körper seiner schlafenden Frau drang. Vor diesem
Hintergrund erschuf Tawee unter Rückgriff auf Elemente der populären Mae Nak-Erzählung seine
Geschichte der jugendlichen Phi Krasue, die zusammen mit ihrem Ehemann gegen ihre unheimliche
Verwandlung kämpft.

Das Gespenst der toten Großmutter
Wie der gleichnamige Film, erzählt Krasue Sao die Geschichte der jungen Buaklee, die von ihrer
Großmutter aufgezogen wird. Diese hinterlässt Buaklee auf dem Totenbett einen Ring unter der
Auflage, diesen niemals abzulegen. Außerdem wollte die Großmutter, entgegen der buddhistischen
Tradition, nicht verbrannt, sondern beerdigt werden. Buaklee gehorcht, weiß jedoch nicht, dass der
Ring aus dem geflochtenen Haar zweier unheimlicher Wesen hergestellt wurde, Phi Tai Hong (phi
eines schlechten Todes) und Phi Tai Tang Klom (phi einer Frau, die im Kindbett starb).

Nach dem Verstreichen der hunderttägigen Trauerfrist fängt Buaklee an, sich nachts zu verwandeln,
wobei sich ihr Kopf vom Köper löst und umgeben von einem unheimlichen Leuchten auf die Suche
nach unreiner Nahrung geht. In Comic und Film ist es der Geist der toten Großmutter, der sich so
ernährt. Der Ring stellt eine untrennbare Verbindung zwischen Buaklees Körper und dem Geist
ihrer Großmutter her. Der größte Teil der Geschichte handelt davon, wie Buaklee und ihr Mann
versuchen, die Verwandlung rückgängig zu machen wobei sie übernatürliche Schwierigkeiten zu
bewältigen haben.

Khmer Ursprung?
Große Teile dieser Geschichte finden sich bereits in einer im Jahre 1904 erschienenen Beschreibung
hexenartiger Wesen in Siam. Ihr Verfasser, Charles Hardouin, war ein französischer
Kolonialbeamter im heutigen Kambodscha. Auch Hardouin berichtet von einem jungen Mann, dessen
Frau ein Phi Krasue ist und der alles versucht, sie von diesem Wesen zu befreien. Beide Geschichten
weisen also nach Kambodscha als „Ursprungsort“ Phi Krasues. Dennoch kann es sich bei dieser
Verortung auch um das Ergebnis eines Stereotyps handeln, das die Khmer mit schwarzer Magie



assoziiert und das in Thailand mindestens seit Mitte des 19. Jahrhunderts existiert.

Screenshot Sap Krasue (Ch. 8, 2018): Verortung des Ursprungs in der
Khmer Kultur Angkors – die erste Trägerin des Fluchs wird in der aktuellen
Soap Sap Krasue als Apsara dargestellt, Quelle:
https://drama.kapook.com/view199555.html

Da sich das thailändische Königshaus als rechtmäßige Erben der Herrscherdynastie Angkors
inszeniert, steht Khmer im öffentlichen Diskurs auch für die thailändische Vergangenheit und dazu
gehört das Wissen um schwarze Magie und mächtige Zaubersprüche. Da Phi Krasues Ursprung in



magischen Praktiken vermutet wird und Krasue Khmer klingt, liegt es nahe, dessen Ursprung in der
Khmer-Kultur zu verorten. Diese Assoziation zwischen Phi Krasue, schwarzer Magie und der Khmer-
Kultur Angkors wird in Thailands gegenwärtiger Popkultur explizit betont.

Zur Sichtbarkeit innerer Organe
Hardouins Beschreibung ist auch die erste, die die Sichtbarkeit innerer Organe als Charakteristikum
Phi Krasues erwähnt. Damit stellt sie eine Ausnahme dar, da erst nach dem Erscheinen von Tawees
Comic und der filmischen Adaptation dies zu einem zentralen Merkmal Phi Krasues in Thailands
Popkultur wird. Vorher wird die Sichtbarkeit innerer Organe meist nicht erwähnt, wohingegen das
unheimliche Leuchten, das nachts durch die Gegend schwebt, und der Verzehr menschlicher
Fäkalien stets im Mittelpunkt der Imagination standen.

Die wahrscheinlich früheste schriftliche Beschreibung Phi Krasues findet sich in Adolf Bastians 1867
erschienenem Buch „Reisen durch Siam“. Hier berichtet der deutsche Universalgelehrte davon, dass
sich einige der siamesischen Hexen selber den Kopf abhauen und dann als feurige „Kasü“ aus dem
Rumpf hervorschießen, jedoch bei Tag wieder in ihrer menschlichen Gestalt erscheinen. Bastian
betont jedoch an keiner Stelle die Sichtbarkeit innerer Organe. Dies soll, mit Ausnahme Hardouins,
so bleiben bis in den 1960er Jahren Phya Anuman Rajadhon und dann Tawee die heraushängenden
Gedärme wieder zum charakteristischen Merkmal Phi Krasues machen.

Während nach mündlicher Überlieferung das unnatürliche Leuchten sowie der Verzehr
menschlicher Fäkalien die Hauptquelle des Unheimlichen sind, übernehmen in der schwarz-weißen
Welt des Comics die heraushängenden Gedärme diese Funktion. Das charakteristische farbige
Leuchten ist hier nur begrenzt umsetzbar. Auch werden menschliche Fäkalien durch Aas und andere
unreine Speisen ersetzt. Die Betonung der Sichtbarkeit des Inneren hat also mit den Spezifika des
Mediums Comic zu tun.

Geist, Hexe, weder noch?
Während Bastian Phi Krasue noch eindeutig als „Hexe“ identifiziert, hat sich in der ethnologischen
Literatur des 20. Jahrhunderts die Klassifikation als Geist oder Gespenst etabliert, was wohl auf die
gängige Übersetzung des Wortes phi zurückgeht, das sich als Präfix vieler unheimlicher Wesen
findet (s. Tappe und Kleinod in dieser Ausgabe). Bei der Übersetzung von phi als Geist wird aber
übersehen, dass es sich um ein deiktisches Konzept handelt, d.h. dass die exakte Bedeutung vom
Kontext abhängt. Phi bezeichnet einen menschlichen Leichnam, findet sich aber auch im Wort
„Schmetterling“. Was bei dessen Verwendung jedoch immer mitschwingt, ist Ambiguität, die aus
psychoanalytischer Sicht ja der Ursprung des Unheimlichen ist. Dass die Bezeichnungen Geist und
Gespenst für Phi Krasue ungeeignet sind, zeigt sich auch daran, dass beide Begriffe im Deutschen
ihre Bedeutung über ihre Beziehung zum Tod erhalten, während Phi Krasue ein lebendes Wesen ist.
Deshalb bevorzugen wir den Begriff hexenartiges Wesen.

Der Begriff der Hexe ist, genauso wie der des Vampirs, eine Sammelbezeichnung, die ab dem 15. Jh.
im Kontext der beginnenden Hexenverfolgung eine verhängnisvolle Rolle zu spielen beginnt. Vorher
unterlagen die Bezeichnungen hexenartiger Wesen im deutschen Sprachraum einer großen
regionalen Varietät. Das spezifisch Hexenartige Phi Krasues wird vom altnorddeutschen Begriff
zûnrite vielleicht noch am besten getroffen: ein auf dem Zaun reitendes Wesen. Hexen sind stets
Grenzwesen, deren Erscheinung somit von Ambiguität geprägt ist. Auch Phi Krasue wird meist in
Grenzräumen begegnet, die das Dorf vom Feld oder das Feld vom Wald trennen. Diese Räume
dienten vor der Einführung der Toilette im thailändischen Alltag der Entsorgung menschlicher
Fäkalien, woraus sich das entsprechende Merkmal Phi Krasues erklärt. Ein weiteres Indiz für Phi

https://suedostasien.net/?p=3392


Krasues Hexenartigkeit ist, dass ihm vornehmlich als durch die Nacht schwebendes Licht begegnet
wird: ein Vergleich der ethnologischen Literatur zeigt, dass das nächtliche Leuchten das einzige
Charakteristikum ist, das alle hexenartigen Wesen teilen.

Während die Übersetzung als Hexe im Kontext Thailands ungewöhnlich ist, ist sie in Kambodscha
die Standardklassifikation für ähnliche Wesen. Obwohl es sich, wie erwähnt, bei Phi Krasue
ursprünglich wohl nicht um ein Wesen der siamesischen Folklore handelte, haben Tawees Comics
das populäre Bild hexenartiger Wesen so nachhaltig beeinflusst, dass es sich heute auch in
Kambodscha findet.

Die „Vampirisierung“ Phi Krasues in der gegenwärtigen
Popkultur
Aufgrund seiner Popularität und der eigentümlichen Erscheinung, die Ambiguität signalisiert, eignet
sich Phi Krasue, um verschiedensten sozialen Ängsten eine konkrete Form zu geben. In dieser
Hinsicht gleicht diese Figur dem Vampir in der westlichen Moderne. Erst kürzlich erschien unter
dem Titel Sap Krasue (Der Fluch des Krasue) eine neue Daily Soap, in der eine zunehmende
Vampirisierung von „Thailands berühmtester Hexe“ zu beobachten ist.

Betonung vampirartiger Züge in der gegenwärtigen Darstellung Phi Krasues in der Daily Soap Sap
Krasue (Ch. 8, 2018), Quelle: https://drama.kapook.com/view199555.html

Die Imagination unheimlicher Wesen verändert sich kontinuierlich. In diesem Sinne sind Geister
immer auch Zeitgeister. Sie können zwar Aspekte einer verdrängten Vergangenheit
heraufbeschwören, nehmen dennoch stets zeitgemäße Formen an. Die zunehmende Vampirisierung



Phi Krasues muss daher im Rahmen der öffentlichen kulturellen Logik Thailands gesehen werden,
nach welcher sich am Globalen bzw. Westlichen orientiert wird, genauso wie schwarze Magie und
menschliche Fäkalien hier keinen Platz haben.

Die Vampirisierung Phi Krasues geht einher mit einer Betonung des Khmer Ursprungs Phi Krasues:
im Film Tamnan Krasue (2002) (Demonic Beauty, Regie: Bin Banluerit) erhält dieses Figur sogar
ihren eigenen Khmer-Ursprungsmythos, der jetzt in Sap Krasue aufgegriffen und weitererzählt wird.
Wir sehen also, dass sich die popkulturelle Imagination Phi Krasues, genauso wie die des Vampirs, in
einem stetigen Wandel befindet. Dennoch hat Tawee Witsanukorns Comic Krasue Sao auf die
Vorstellung Phi Krasues im gegenwärtigen Thailand bleibenden Einfluss gehabt.

 

Der Beitrag ist eine zusammenfassende Kurzversion eines gemeinsamen Artikels, an dem beide
Verfasser zurzeit arbeiten.

 

baumann.verstappen@suedostasien.net

Dieser Text erscheint unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. 

https://kyotoreview.org/issue-14/tamnan-krasue-constructing-a-khmer-ghost-for-a-thai-film/
mailto:baumann.verstappen@suedostasien.net
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

