sudostasien

Zeitschrift fur Politik e Kultur e Dialog

3 | 2018, Thailand,
Autor*in: Benjamin Baumann, Nicolas Verstappen

Ein thailandischer Bram Stoker

Darstellung des Khmer Aquivalents Phi Krasues in einem kambodschanischen Comic © Reading
Books 2012

Bram Stokers Dracula prdagte das populdre Bild des Vampirs und machte ihn zum prominentesten
unheimlichen Wesen der westlichen Moderne. Stokers Einfluss ist zwar aufSergewohnlich - aber
nicht einmalig: auch der thaildndische Comiczeichner Tawee Witsanukorn griff auf regionale
Folklore zurtick, verschmolz sie mit dem herrschenden Zeitgeist und prdgte so nachhaltig die
popkulturelle Imagination thaildndischer ,Hexen”.


https://suedostasien.net/author/baumann-verstappen/amp/

Wir wollen hier Tawee Witsunakorns Einfluss auf die Vorstellung vor allem eines unheimlichen
Wesens in Thailand nachspiiren: Phi Krasue. Wahrend der Begriff phi zumeist mit Geist oder
Gespenst ubersetzt wird, soll unser Beitrag u.a. demonstrieren, dass hier differenziert werden muss.
Am Wandel der popkulturellen Imagination Phi Krasues wird sich zeigen, dass es sich hier eher um
ein hexenartiges Wesen handelt - welches zunehmend vampirartige Zuge tragt.

Die Modernisierung des Geisterhaften in Thailands
Popkultur

Dem thailandischen Geisterfilm wird gemeinhin der grofSte Einfluss auf die Vereinheitlichung des
Geisterhaften zugeschrieben. Unsere neuesten Forschungen zeigen jedoch: Es waren Comics und
nicht Filme, die den bekanntesten geisterhaften Wesen Thailands ihre heute charakteristischen
Zuge gaben. Ab der Mitte des 20. Jahrhunderts gaben thailandische Comic-Kiinstler vielen
geisterhaften Wesen konkrete Formen, die dann in Filmen ibernommen wurden. Im Laufe der Zeit
fanden diese popkulturellen Imaginationen ihren Einzug in die thailandische Alltagswelt und
verdrangten die eher schemenhafte und regionalspezifische Vorstellung des Geisterhaften.



o

Cover der zweibandigen Neuauflage des Comics Krasue Sao aus dem
Jahre 2017 © Tawee Witsanukorn

Die Geschichte des thailandischen Comics begann bereits im Jahre 1907 und brachte eigene Meister
und Trends hervor. Dazu zahlen aufwendige und von kunstvoller Poesie begleitete Illustrationen, die
in den 1930er Jahren ihren Hohepunkt erlebten und in den 1950er Jahren von einer Mischung aus
Comic und Volkstheater, dem so genannten ,Cartoon Likay”“, abgelost wurden. Am popularsten
waren schliefSlich die Ein-Baht-Comics, die in den 1970er Jahren monatlich erschienen und eine
Auflage von uber einer Million erreichten. Geistergeschichten waren in dieser Zeit das beliebteste
Comicgenre. Das lag vor allem an den Illustrationen von Hem Vejakorn (1903-1969), einem
erfolgreichen Schriftsteller und Zeichner, der das Genre der Geistergeschichte in den frithen 1930er
Jahren durch seine illustrierten Kurzgeschichten popular machte. Zwischen 1953-1967 produzierte
er unzahlige solcher Geistergeschichten. Er war der erste thailandische Kunstler, der das Genre
,thaiisierte”, indem er es mit Illustrationen versah, die entgegen dem globalen Trend, das Lokale



des Geisterhaften betonten.

Tawee Witsanukorn und sein kiinstlerischer Einfluss auf das Comicgenre sind aulSerhalb der
thailandischen Comicszene weitgehend unbekannt. Geboren als Tawee Yencham im Jahre 1941,
entwickelte er seine Leidenschaft fur das Zeichnen bereits in der Oberschule. 1960 begann Tawee
sein Studium der Malerei an der prestigereichen Poh-Chang Akademie der Kunste, wo er ein
Student von Hem Vejakorn wurde. 1960 veroffentlichte er sein erstes Geistercomic Mae Nak Phra
Khanong, eine Adaptation der wohl berihmtesten thailandischen Geistergeschichte.

Die , Popkulturalisierung” von Phi Krasue

Da sich die Wissenschaft bisher kaum mit dem Comic als kiinstlerischem Genre auseinandergesetzt
hat und die meisten thailandischen Geistercomics nur in wenigen Exemplaren erhalten sind, wurde
die Bedeutung des Comics fiir die Kulturgeschichte des Geisterhaften in Thailand lange ubersehen.
Auch Tawees Krasue Sao (Krasue Madchen, 1968-1973) war lange vergriffen und so wurde in der
Wissenschaft bisher der gleichnamige Film aus dem Jahre 1973 (Regie: Naowaratch S.) als Ursprung
der aktuellen Imagination dieses Wesens angenommen. Dabei ist Phi Krasue stets eine Frau, die
tagsuber ein ganz normales Leben fithrt. Doch getrieben von einem unstillbaren Hunger, trennt sich
im Schlaf der Kopf mit einer Reihe innerer Organe vom Rumpf und schwebt umgeben von einem
flackernden Leuchten auf der Suche nach Nahrung davon. Dabei wird eine Vorliebe fiir Unreines
und nicht Essbares betont, wie z.B. mit Krankheit, Tod und Geburt assoziierte Korperflussigkeiten,
Aas oder rohes Fleisch.

Orale Traditionen im landlichen Thailand betonen dagegen insbhesondere die Vorliebe fur
menschliche Fakalien, die Phi Krasue von anderen hexenartigen Wesen unterscheidet. Dies ist auch
der Grund, warum Phi Krasue in der ethnologischen Literatur lange als Schmutzgeist bezeichnet
wurde. In der landlichen Alltagswelt ist die Verwandlung in ein Phi Krasue Folge eines Tabubruchs.
Magische Handlungen sind immer mit Tabus verbunden, orientieren sich meist am buddhistischen
Wertekanon und sollen davor schutzen, dass magisches Wissen aus niederen Beweggrunden
eingesetzt wird. Einige sind aber nicht mit den Aufgaben der Frau im landlichen Alltagsleben
Thailands vereinbar und so scheint ein Tabubruch fiir Frauen, die sich mit Magie beschaftigen,
fruher oder spater unumganglich. Magie ist im thailandischen Denken eine mannliche Domane, nach
dem Frauen nicht iiber die charakterliche und spirituelle Starke verfiigen, sich unbeschadet dieses
Wissen anzueignen. Wahrend die Tatsache, dass es sich bei Phi Krasue immer um Frauen handelt, in
der landlichen Alltagswelt also uber einen Tabubruch rationalisiert wird, ist es in filmischen
Narrativen meist ein Familienfluch, der in der weiblichen Linie weitergegeben wird.



nr:Nond Turniy
ﬂﬂ'&‘h"uﬁ |

yinnnemy || ridonrSodind ufiioniou:
e [(N70YNdn  (QOUrIngindDimdA
A ——|n-Nouri unAnA; iAunnn)

) INCUNATAID.
urt TiAonmmenyvinoFouf
T yndn s7aini sfuomeriToiin
NnrImoe U ynwi oo

vin® rlurtdn_. 1
: il T g

3 I :

R DETEinA

—ne fl1 ¥

Darstellungen Phi Krasues und Phi Krahangs im Comic Krasue Sao © Tawee
Witsanukorn

Ein Vergleich von Film und Comicbuch zeigt, dass Tawees Krasue Sao als Storyboard fur den
gleichnamigen Film diente, die zeichnerische Darstellung des Wesens und dessen
Entstehungsgeschichte also eins zu eins ubernommen wurden. Unsere Nachforschungen unter
thailandischen Comic-Sammlern ergaben zudem, dass es keine Darstellungen Phi Krasues auf
Wandgemalden oder in anderen historischen Quellen gegeben zu haben scheint, so dass es sich
beim Comic offenbar um die erste bildliche Darstellung handelt. Im Comic finden sich aber auch



etliche andere Wesen der thailandischen Folklore erstmalig in bildlicher Darstellung. Dazu zahlt
auch Phi Krahang, der als mannliches Aquivalent Phi Krasues betrachtet wird. Auch hier scheint
Tawees Comic eine Schlusselrolle gespielt zu haben, was Phi Krahangs Erscheinungsbild nahelegt,
das sich augenscheinlich von dem Phi Krasues unterscheidet. Phi Krahang wird gewohnlich als
menschliches Wesen mit Tierschwanz imaginiert, das zwei Worfelkorbe als Flugel nutzt und auf
einer Morserkeule durch die Luft reitet. Im Gegensatz zu Phi Krasue ruft Phi Krahang meist kein
unheimliches Gefuhl hervor, sondern wird eher mit Schmunzeln betrachtet.

Von 1968 bis 1973 erschien die Geschichte Krasue Sao zunachst zweiwochentlich und spater
monatlich im Comic-Magazin Noo Ja und wurde schnell zu einem grofSen Erfolg. Daraufhin erschien
die Geschichte ab 1971 in insgesamt neun Sammelbanden. Diese sowie die spateren
Taschenbuchauflagen waren stets schnell vergriffen und erzielten unter Sammlern hohe Preise.
2017 entschloss sich Tawees Tochter aufgrund der anhaltenden Nachfrage, das Geisterepos in
einem zweibandigen Sonderband mit insgesamt tiber 600 Seiten in vierter Auflage neu
herauszugeben.

Der thailandische Comicsammler und Freund Tawees, Woravut Ruengsri, gibt im Vorwort zum
Comic an, dass Tawee die Geschichte von Phi Krasue als Kind von seinem Vater horte, der als Soldat
im heutigen Kambodscha stationiert war. Dort wurde ein anderer Soldat zum Tode verurteilt, weil er
seine Frau umgebracht hatte, deren Leiche kopflos am Tatort aufgefunden wurde. Wahrend des
Verhors gab der Beschuldigte an, dass er seine Frau umbrachte, weil sie ein Krasue war. Er habe
gesehen, wie nachts ein Leuchten aus dem Korper seiner schlafenden Frau drang. Vor diesem
Hintergrund erschuf Tawee unter Ruckgriff auf Elemente der popularen Mae Nak-Erzahlung seine
Geschichte der jugendlichen Phi Krasue, die zusammen mit ihrem Ehemann gegen ihre unheimliche
Verwandlung kampft.

Das Gespenst der toten Grofmutter

Wie der gleichnamige Film, erzahlt Krasue Sao die Geschichte der jungen Buaklee, die von ihrer
GroBSmutter aufgezogen wird. Diese hinterlasst Buaklee auf dem Totenbett einen Ring unter der
Auflage, diesen niemals abzulegen. AufSerdem wollte die GrofSmutter, entgegen der buddhistischen
Tradition, nicht verbrannt, sondern beerdigt werden. Buaklee gehorcht, weil$ jedoch nicht, dass der
Ring aus dem geflochtenen Haar zweier unheimlicher Wesen hergestellt wurde, Phi Tai Hong (phi
eines schlechten Todes) und Phi Tai Tang Klom (phi einer Frau, die im Kindbett starb).

Nach dem Verstreichen der hunderttagigen Trauerfrist fangt Buaklee an, sich nachts zu verwandeln,
wobei sich ihr Kopf vom Koper lost und umgeben von einem unheimlichen Leuchten auf die Suche
nach unreiner Nahrung geht. In Comic und Film ist es der Geist der toten GrofSmutter, der sich so
ernahrt. Der Ring stellt eine untrennbare Verbindung zwischen Buaklees Korper und dem Geist
ihrer GrofSmutter her. Der grofSte Teil der Geschichte handelt davon, wie Buaklee und ihr Mann
versuchen, die Verwandlung riuckgangig zu machen wobei sie ibernatiirliche Schwierigkeiten zu
bewaltigen haben.

Khmer Ursprung?

GrolSe Teile dieser Geschichte finden sich bereits in einer im Jahre 1904 erschienenen Beschreibung
hexenartiger Wesen in Siam. Ihr Verfasser, Charles Hardouin, war ein franzosischer
Kolonialbeamter im heutigen Kambodscha. Auch Hardouin berichtet von einem jungen Mann, dessen
Frau ein Phi Krasue ist und der alles versucht, sie von diesem Wesen zu befreien. Beide Geschichten
weisen also nach Kambodscha als ,Ursprungsort” Phi Krasues. Dennoch kann es sich bei dieser
Verortung auch um das Ergebnis eines Stereotyps handeln, das die Khmer mit schwarzer Magie



assoziiert und das in Thailand mindestens seit Mitte des 19. Jahrhunderts existiert.

Screenshot Sap Krasue (Ch. 8, 2018): Verortung des Ursprungs in der
Khmer Kultur Angkors - die erste Tragerin des Fluchs wird in der aktuellen
Soap Sap Krasue als Apsara dargestellt, Quelle:
https://drama.kapook.com/view199555.html

Da sich das thailandische Konigshaus als rechtmalSige Erben der Herrscherdynastie Angkors
inszeniert, steht Khmer im o6ffentlichen Diskurs auch fur die thailandische Vergangenheit und dazu
gehort das Wissen um schwarze Magie und machtige Zauberspriche. Da Phi Krasues Ursprung in



magischen Praktiken vermutet wird und Krasue Khmer klingt, liegt es nahe, dessen Ursprung in der
Khmer-Kultur zu verorten. Diese Assoziation zwischen Phi Krasue, schwarzer Magie und der Khmer-
Kultur Angkors wird in Thailands gegenwartiger Popkultur explizit betont.

Zur Sichtbarkeit innerer Organe

Hardouins Beschreibung ist auch die erste, die die Sichtbarkeit innerer Organe als Charakteristikum
Phi Krasues erwahnt. Damit stellt sie eine Ausnahme dar, da erst nach dem Erscheinen von Tawees
Comic und der filmischen Adaptation dies zu einem zentralen Merkmal Phi Krasues in Thailands
Popkultur wird. Vorher wird die Sichtbarkeit innerer Organe meist nicht erwahnt, wohingegen das
unheimliche Leuchten, das nachts durch die Gegend schwebt, und der Verzehr menschlicher
Fakalien stets im Mittelpunkt der Imagination standen.

Die wahrscheinlich fruheste schriftliche Beschreibung Phi Krasues findet sich in Adolf Bastians 1867
erschienenem Buch ,Reisen durch Siam”“. Hier berichtet der deutsche Universalgelehrte davon, dass
sich einige der siamesischen Hexen selber den Kopf abhauen und dann als feurige ,Kasu“ aus dem
Rumpf hervorschiefSen, jedoch bei Tag wieder in ihrer menschlichen Gestalt erscheinen. Bastian
betont jedoch an keiner Stelle die Sichtbarkeit innerer Organe. Dies soll, mit Ausnahme Hardouins,
so bleiben bis in den 1960er Jahren Phya Anuman Rajadhon und dann Tawee die heraushangenden
Gedarme wieder zum charakteristischen Merkmal Phi Krasues machen.

Wahrend nach miindlicher Uberlieferung das unnatiirliche Leuchten sowie der Verzehr
menschlicher Fakalien die Hauptquelle des Unheimlichen sind, ibernehmen in der schwarz-weilsen
Welt des Comics die heraushangenden Gedarme diese Funktion. Das charakteristische farbige
Leuchten ist hier nur begrenzt umsetzbar. Auch werden menschliche Fakalien durch Aas und andere
unreine Speisen ersetzt. Die Betonung der Sichtbarkeit des Inneren hat also mit den Spezifika des
Mediums Comic zu tun.

Geist, Hexe, weder noch?

Wahrend Bastian Phi Krasue noch eindeutig als ,Hexe" identifiziert, hat sich in der ethnologischen
Literatur des 20. Jahrhunderts die Klassifikation als Geist oder Gespenst etabliert, was wohl auf die
gangige Ubersetzung des Wortes phi zuriickgeht, das sich als Prafix vieler unheimlicher Wesen
findet (s. Tappe und Kleinod in dieser Ausgabe). Bei der Ubersetzung von phi als Geist wird aber
ubersehen, dass es sich um ein deiktisches Konzept handelt, d.h. dass die exakte Bedeutung vom
Kontext abhangt. Phi bezeichnet einen menschlichen Leichnam, findet sich aber auch im Wort
»Schmetterling”. Was bei dessen Verwendung jedoch immer mitschwingt, ist Ambiguitat, die aus
psychoanalytischer Sicht ja der Ursprung des Unheimlichen ist. Dass die Bezeichnungen Geist und
Gespenst fur Phi Krasue ungeeignet sind, zeigt sich auch daran, dass beide Begriffe im Deutschen
ihre Bedeutung uber ihre Beziehung zum Tod erhalten, wahrend Phi Krasue ein lebendes Wesen ist.
Deshalb bevorzugen wir den Begriff hexenartiges Wesen.

Der Begriff der Hexe ist, genauso wie der des Vampirs, eine Sammelbezeichnung, die ab dem 15. Jh.
im Kontext der beginnenden Hexenverfolgung eine verhangnisvolle Rolle zu spielen beginnt. Vorher
unterlagen die Bezeichnungen hexenartiger Wesen im deutschen Sprachraum einer grofSen
regionalen Varietat. Das spezifisch Hexenartige Phi Krasues wird vom altnorddeutschen Begriff
zunrite vielleicht noch am besten getroffen: ein auf dem Zaun reitendes Wesen. Hexen sind stets
Grenzwesen, deren Erscheinung somit von Ambiguitat gepragt ist. Auch Phi Krasue wird meist in
Grenzraumen begegnet, die das Dorf vom Feld oder das Feld vom Wald trennen. Diese Raume
dienten vor der Einfithrung der Toilette im thailandischen Alltag der Entsorgung menschlicher
Fakalien, woraus sich das entsprechende Merkmal Phi Krasues erklart. Ein weiteres Indiz fiir Phi


https://suedostasien.net/?p=3392

Krasues Hexenartigkeit ist, dass ihm vornehmlich als durch die Nacht schwebendes Licht begegnet
wird: ein Vergleich der ethnologischen Literatur zeigt, dass das nachtliche Leuchten das einzige
Charakteristikum ist, das alle hexenartigen Wesen teilen.

Wahrend die Ubersetzung als Hexe im Kontext Thailands ungewohnlich ist, ist sie in Kambodscha
die Standardklassifikation fur ahnliche Wesen. Obwohl es sich, wie erwahnt, bei Phi Krasue
ursprunglich wohl nicht um ein Wesen der siamesischen Folklore handelte, haben Tawees Comics
das populare Bild hexenartiger Wesen so nachhaltig beeinflusst, dass es sich heute auch in
Kambodscha findet.

Die ,, Vampirisierung” Phi Krasues in der gegenwartigen
Popkultur

Aufgrund seiner Popularitat und der eigentimlichen Erscheinung, die Ambiguitat signalisiert, eignet
sich Phi Krasue, um verschiedensten sozialen Angsten eine konkrete Form zu geben. In dieser
Hinsicht gleicht diese Figur dem Vampir in der westlichen Moderne. Erst kurzlich erschien unter
dem Titel Sap Krasue (Der Fluch des Krasue) eine neue Daily Soap, in der eine zunehmende
Vampirisierung von , Thailands berithmtester Hexe“ zu beobachten ist.

Betonung vampirartiger Ziige in der gegenwartigen Darstellung Phi Krasues in der Daily Soap Sap
Krasue (Ch. 8, 2018), Quelle: https://drama.kapook.com/view199555.html

Die Imagination unheimlicher Wesen verandert sich kontinuierlich. In diesem Sinne sind Geister
immer auch Zeitgeister. Sie konnen zwar Aspekte einer verdrangten Vergangenheit
heraufbeschworen, nehmen dennoch stets zeitgemalie Formen an. Die zunehmende Vampirisierung



Phi Krasues muss daher im Rahmen der offentlichen kulturellen Logik Thailands gesehen werden,
nach welcher sich am Globalen bzw. Westlichen orientiert wird, genauso wie schwarze Magie und
menschliche Fakalien hier keinen Platz haben.

Die Vampirisierung Phi Krasues geht einher mit einer Betonung des Khmer Ursprungs Phi Krasues:
im Film Tamnan Krasue (2002) (Demonic Beauty, Regie: Bin Banluerit) erhalt dieses Figur sogar
ihren eigenen Khmer-Ursprungsmythos, der jetzt in Sap Krasue aufgegriffen und weitererzahlt wird.
Wir sehen also, dass sich die popkulturelle Imagination Phi Krasues, genauso wie die des Vampirs, in
einem stetigen Wandel befindet. Dennoch hat Tawee Witsanukorns Comic Krasue Sao auf die
Vorstellung Phi Krasues im gegenwartigen Thailand bleibenden Einfluss gehabt.

Der Beitrag ist eine zusammenfassende Kurzversion eines gemeinsamen Artikels, an dem beide
Verfasser zurzeit arbeiten.

baumann.verstappen@suedostasien.net

Dieser Text erscheint unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.


https://kyotoreview.org/issue-14/tamnan-krasue-constructing-a-khmer-ghost-for-a-thai-film/
mailto:baumann.verstappen@suedostasien.net
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

