sudostasien

Zeitschrift fur Politik e Kultur e Dialog

1| 2022, Interviews, Myanmar,
Autor*in: Laura Faludi

»Die geisterhafte, unsichere
Erinnerung” - Teil Il

Sawangwongse Yawnghwe - Tagesausflug zu den Southeast Asian Peninsular Games, Rangoon, 1961
No.2 aus der Einzelausstellung The Broken Umbrella in Bangkok. © Laura Faludi

Myanmar - Sawangwongse Yawnghwe’s Werke untersuchen die Bedeutung von anhaltendem Verlust
und Trauma und den Kreislauf gebrochener Versprechen fiir eine bessere Zukunft. sudostasien hat
anlasslich seiner Ausstellung ,The broken white umbrella” im April 2022 in Bangkok mit dem


https://suedostasien.net/author/faludi/

Kiinstler gesprochen.
Dies ist Teil I des Interviews, zu Teil 1 geht es hier.

Was bedeutet Ihr Exil fir Ihre Positionierung als Kiinstler aus Myanmar? Wie sehr sind Sie
mit der dortigen zeitgenossischen Kunstszene verbunden?

Es gibt zwei Zitate, die mich bei diesem Thema ansprechen. Das eine stammt von R. B. Kitaj: ,Der
Diasporist fuhlt sich unbehaglich, wachsam gegenuber seiner neuen Freiheit, grundlos, sogar fremd,
bis er sich ganz zu Hause fuhlt“. Der andere ist von Sidra Dekoven Ezrahi: ,Das Exil ist immer der
Anfang einer Erzahlung - und die Diaspora ist der Ort, an dem die Menschen reden.”

Sawangwongse Yawnghwe - Brunnen in der Klosterschule St. Agnes aus der
Einzelausstellung The Broken White Umbrella in Bangkok. © Laura Faludi

Mein Exil bedeutet, dass ich vollig von meinen Wurzeln abgeschnitten bin. Ich bin nicht mit der
Kunstszene in Burma verbunden. Ich habe eher eine Verbindung zur thailandischen Kunstszene, weil
ich in Chiang Mai aufgewachsen bin und mehr mit den Thais als mit den Burmes*innen gemein
habe. Wenn Sie nach der zeitgenossischen Kunstszene fragen, frage ich mich, was damit gemeint ist
- ist es die urbane Szene von Rangun (oder Yangon)? Ich sage das, weil meines Wissens die
Kunstszene aullerhalb Ranguns in den ethnischen Staaten kaum existiert oder sich entwickeln
konnte, eine Folge des jahrzehntelangen Burgerkriegs und Militarismus in diesen Landern.

Die ,Kunstszene’, die in den letzten zehn Jahren in Burma entstand, ahnelt dem allgemeinen Bild,
das die stadtische Zivilgesellschaft widerspiegelt, die grofStenteils aus ethnischen Burmes*innen aus
Yangon und Mandalay besteht, mit nur einer Handvoll ethnischer Kinstler*innen. Seit dem
Staatsstreich im letzten Jahr ist der Burgerkrieg, der jahrzehntelang in den ethnischen Staaten
tobte, in die Stadte und die burmesischen Mehrheitsgebiete ibergetreten, und das Leben ist auch


https://suedostasien.net/die-geisterhafte-unsichere-erinnerung-teil-i/

dort vollig auf den Kopf gestellt worden. Soweit ich weils, gibt es die zeitgenossische Kunstszene, die
wahrend des so genannten ,demokratischen Ubergangs‘ entstanden ist, weitgehend nicht mehr.
Viele Kunstler*innen, Musiker*innen und Dichter*innen wurden in den Untergrund getrieben, sind
ins Exil gegangen oder kampfen vom Dschungel aus gegen das Militar. Was von dieser Szene librig
geblieben ist, sind ein paar Kumpels und ihre Finanziers [die so genannten Cronies sind eine Gruppe
von Unternehmer*innen, die mit der vorherigen Militarregierung sehr enge Beziehungen fihrten
und somit Reichtum anhauften, d. R.], die sich betont cool geben.

Umgekehrt betrachtet: was bedeutet es, ein Kiinstler aus Siidostasien zu sein, wenn man
sich nicht in dieser Region befindet? Wie wird Ihre Arbeit vom Publikum wahrgenommen
und geschatzt?

Ich habe das Gluck, mit vielen Kurator*innen aus Asien und Europa zusammenzuarbeiten, darunter
Max Seidel, Zasha Colah, Cosmin Costinas, Gridthiyva Gaweewong, Diana Campbell Betancourt,
Vivian Ziherl und Ho Tzu Nyen, denen ich zu Dank verpflichtet bin. Abgesehen von meiner ersten
Ausstellung in Amsterdam im Stedelijk Museum Bureau und im Van Abbe Museum mit Ziherl habe
ich nicht viel in Europa ausgestellt. Vor kurzem habe ich im Modka Beirut in Zutphen ausgestellt,
einem von Mounira Al Solh, einer zwischen den Niederlanden und Beirut lebenden Kunstlerin,
organisierten Raum. Die Rijksakademie in Amsterdam ist fir mich wie ein zweites Zuhause. Die
Freundschaften und Verbindungen, die ich dort geknupft habe, sind naturlich ein lebenslanges
Unterfangen.

Was die amerikanische Kunstszene angeht, so habe ich nur einmal in der Jane Lombard Gallery
ausgestellt. New York ist das Zentrum der Kunstwelt, und dort ausgestellt zu werden, gibt einem
eine immense Erfahrung fur die eigene Arbeit.

Sawangwongse Yawnghwe - Myanmar Peace Industrial Complex, Map III. © TKG+

Sie werden von Nova Contemporary in Bangkok und TKG+ in Tai Pei vertreten und Ihre



Bilder befinden sich auch in Sammlungen in Singapur. Wie sehen und bewerten Sie die
Rolle der Galerien und Sammler*innen in diesen Landern in Bezug auf die zeitgenossische
Kunst in der Region?

Die Rolle der Galerien und Sammler*innen in Asien ist sehr wichtig. Zu Beginn meiner Karriere
spielten die Sammler*innen eine sehr wichtige Rolle - sie kauften meine Arbeiten privat und halfen
mir so am Anfang, als ich noch kein Geld verdiente. Sammler wie Rudy Tseng, Disaphol Chansiri und
Eric Booth spielten eine Schlusselrolle bei der Entwicklung meiner Arbeit. Mit Jai Inn hat mir
geholfen, indem er mir ein Atelier in Chiang Mai zur Verfugung gestellt hat, wo ich meine Arbeit
fortsetzen konnte, nachdem ich die EU wegen eines Visumsproblems vorubergehend verlassen
musste.

In einem friiheren Interview sprachen Sie uiber die Schwierigkeiten, als Kiinstler in Europa
zu arbeiten und zu leben, so dass Sie fiir eine Weile nach Chiang Mai gezogen sind. Derzeit
leben Sie in Amsterdam. Wie beeinflussen die wirtschaftlichen Bedingungen und die
Finanzierung der Kunst Ihre Arbeitsweise?

Die wirtschaftlichen Bedingungen und die Finanzierung spielen eine grofSe Rolle fur die Art und
Weise, wie die Arbeit gemacht wird. Naturlich kann man auch mit sehr wenig Geld arbeiten, aber im
Westen ist Geld alles, das hat man uns von klein auf beigebracht und eingeblaut. Ich glaube immer
noch an die Funktion des Staates, aber diese ist in Gefahr, vom GrofSkapital ibernommen zu werden.

In vielen Threr Werke ist das Personliche immer auch politisch. Gibt es besondere
Parallelen zwischen dem Kontext ihrer aktuellen Werke und der aktuellen Situation im
Land, den Sie aufzeigen oder aufdecken wollten?

In den Gemalden von The Broken White Umbrella geht es um die Suche nach einer Art Versohnung,
um Erinnerung, um das Verfolgen von Erinnerungen. Der Putsch von 2021 wird eine weitere
verlorene Generation hervorbringen. Das Leid und die Entriickung, die die Generationen meiner
GroBBmutter und meiner Eltern erlitten haben, die sieben Jahrzehnte zerbrochener Familien,
zerbrochener Erzahlungen, werden wieder eine neue Generation treffen. Das Leid und die Qualen,
die nicht-burmesische Volksgruppen seit langem erdulden mussten, werden nun von ihrem eigenen
Militar auf die Burmes*innen ubertragen. Der Volksaufstand von 1988 war eines der ersten Male,
dass die burmesische Bevolkerung den Zorn ihres eigenen Militars zu spuren bekam, und nun trifft
es sie erneut. Ich hoffe, dass dies die Menschen in Burma gegen das Militar vereint. Wenn wir nicht
daraus lernen, werden wir weiterhin unter der Hand des Militars leiden, das die Spaltung nutzt, um
zu herrschen.

Einige der verzerrten Gesichter auf den Gemalden erinnern an Goyas Schwarzes Haus,
auch die Anordnung in der Galerie erinnert ein wenig daran. Ist das eine Konstante in den
vergangenen Jahrzehnten der burmesischen Geschichte, diese ,Banalitat des Bosen‘?



Sawangwongse Yawnghwe - Die Gdste aus der Einzelausstellung The Broken Umbrella in
Bangkok. © Laura Faludi

Es gibt eine Art Spaltung des Bildes im Falle des Gemaldes Brunnen in der Klosterschule St. Agnes.
Uns bleibt das Geisterbild dieses Ereignisses. Der Brunnen ist wie eine Falle aufgebaut, in der das
Bild befragt wird. Ich interessiere mich dafiir, wie sich das Bild zu sich selbst verhalt, wie es sich
durch den Akt des Machens mit sich selbst in Verbindung bringt. Die Bilder in dieser Ausstellung
sind fir mich etwas, das aus einem Verlust entstanden ist, aber keine Heilung von diesem Verlust
verspricht. Sie sind aus Hegels Konzept der reinen Diskontinuitat geboren — Kunst, die ihr Ende
erreicht hat oder ,eine Sache der Vergangenheit” ist (G.W.F. Hegel, Asthetik. Vorlesungen iiber die
Asthetik, Bd. I, Trans. T. M. Knox. Oxford: Oxford University Press, 1975. S.11).

Ich verstehe, was Sie mit Goya meinen, der am Ende seines Lebens an einem Horverlust litt. Ich
kann das insofern nachvollziehen, als meine Mutter an Demenz erkrankt ist. Ihr Gedachtnisverlust
und die Wahnvorstellungen uber ihr traumatisches Leben haben sie wieder eingeholt. Das Trauma,
das die Menschen in Burma erlitten haben, wird sie wieder heimsuchen. Das ist alles, was bleibt: die
geisterhafte, unsichere Erinnerung an die Vergangenheit, der Spuk.

Konnen Sie sich unter diesen Umstanden vorstellen, dass Thre Werke wieder in Myanmar
ausgestellt werden? Wie sieht die Zukunft der dortigen Kunstszene aus?

Solange das Militar an der Macht ist, werden meine Arbeiten dort sicher nicht ausgestellt werden.
Schon vor dem Putsch wurde mein Gemalde Myanmar Peace Industrial Complex, Map III bei einer
Ausstellung im Sekretariatsgebaude in Rangun zensiert, nicht etwa auf direkten Befehl des Militars,
sondern weil den Verantwortlichen des sponsernden Goethe-Instituts der Mut fehlte, dieses Werk
dort zeigen zu lassen. Ich musste mich auch von einer von der EU gesponserten Ausstellung
zuruckziehen, weil deren Botschafter weiterhin seine Residenz von der Familie des verstorbenen
Diktators Ne Win mietet. Meine Entscheidung war auch darauf zurickzufihren, dass der damalige
EU-Botschafter, Kristian Schmidt, an einer Veranstaltung fir ein von der burmesischen Regierung
unterstutztes Unternehmen teilnahm, das versuchte, die Zerstorung von Rohingya-Dorfern im
Rakhine-Staat zu vertuschen. Es gibt keine Zukunft in Burma, solange das Militar an der Macht ist.

Ubersetzung aus dem Englischen von: Simon Kaack



gt

fLELEA B> /3EH
dzsuangszi@gmail.com

Laura Faludi hat an der Universitdt Hamburg Sudostasienwissenschaften (Schwerpunkt Vietnam und
Indonesien) sowie Friedens- und Konfliktforschung studiert. Sie lebt, forscht und arbeitet seit mehreren
Jahren in Slidostasien. Sie hat als Beraterin flir Menschenrechtsdokumentation und visuelles
datenbasiertes Storytelling in Myanmar gearbeitet. Zurzeit ist sie als Friedensfachkraft flr den Zivilen
Friedensdienst in Myanmar und Thailand tatig. Sie schreibt seit 2015 fUr die stidostasien.


mailto:dzsuangszi@gmail.com

