Zeitschrift fur Politik e Kultur e Dialog

1| 2022, Interviews, Myanmar,
Autor*in: Laura Faludi

»Die geisterhafte, unsichere
Erinnerung” - Teil |

Sawangwongse Yawnghwe - Die Schlacht von Insein aus der Einzelausstellung The Broken Umbrella
in Bangkok. © Laura Faludi

Myanmar: Sawangwongse Yawnghwe spricht im Interview mit siidostasien tiber die Position eines
Kiinstlers im Exil, die politische und kiinstlerische Marginalisierung ethnischer Minderheiten sowie
das Gespenst einer sich wiederholenden Vergangenheit. Das Interview wurde anldsslich seiner
Jjungsten Ausstellung , The broken white umbrella” in Bangkok gefiihrt (zu sehen bis 30. April 2022).

stidostasien: Ihr friiheres Werk kann als offenkundig politischer bezeichnet werden, oder


https://suedostasien.net/author/faludi/
https://www.novacontemporary.com/exhibitions/39-the-broken-white-umbrella-sawangwongse-yawnghwe/overview/

zumindest als starker mit aktuellen Ereignissen verbunden. In ihrer aktuellen Ausstellung
sind diese Verbindungen viel weniger offensichtlich. Gibt es einen Grund dafiir, dass dieses
Werk eine gewisse Distanz zu wahren scheint?

Unser Interviewpartner:

© Alex Blanco

Ursprunglich stammt Sawangwongse Yawnghwe aus dem Shan-Staat, Myanmar. Er
verbrachte die meiste Zeit seines Lebens im Exil, hauptsachlich in Thailand und Kanada. Er
entstammt der koniglichen Shan-Familie von Yawnghwe. Seine Familiengeschichte ist eng
mit der seines Landes verflochten. Sein GrofSvater war der erste Prasident der Union von
Birma, der im Gefangnis von Ne Win starb. Sein Vater war einer der Grunder der Shan State
Army (heute SSPP/SSA-N), einer der wichtigsten ethnischen Organisationen des Landes.
Sawangwongse Yawnghwe setzt sich in seinen Arbeiten haufig mit der Geschichte seiner
Familie und seines Herkunftslandes auseinander, reflektiert aber auch die jungsten
politischen Ereignisse sowie soziale und ethnische Zusammenhange. Er arbeitet und lebt
derzeit in Amsterdam.

Sawangwongse Yawnghwe: The Broken White Umbrella ist ein Versuch, mich mit dem Trauma der
Militarherrschaft in Burma zu versohnen. Es gibt Themen der Erinnerung oder des
Gedachtnisverlustes, sowohl personlich als auch kollektiv. In diesem Fall geht es um die Zerruttung
oder den Verfall der Traditionen und der Kultur der Nicht-Burmes*innen, wie er durch die
ethnokratische Hegemonie der Burmes*innen herbeigefihrt wurde. In Burma, einem der ethnisch
heterogensten Lander der Welt, wurden die Prozesse, durch die der Staat den Status der Nicht-
Burmes*innen untergraben hat, nicht anerkannt. Das Militar — eine von Burmes*innen dominierte
Institution — hat eine langfristige Strategie des zwangsweisen Aufbaus einer Nation verfolgt, die die
Aufwertung ethnisch-burmesischer kultureller Normen bei gleichzeitiger Unterordnung nicht-
burmesischer kultureller Praktiken, Institutionen und traditioneller Autoritatsstrukturen beinhaltet.

Diese ethnokratische Hegemonie manifestiert sich in der Geschichtsschreibung des Staates, die ein
Narrativ von den Burmes*innen als wohlwollende Huter*innen der nationalen Identitat und als
hervorstechenden Ausdruck von Kultur und Zivilisation im Lande projiziert. Meine Kunst ist gepragt
von dem, was das Militar meiner eigenen Familie und der ethnischen Shan-Gemeinschaft als Ganzes
angetan hat. Aber auch wir Shan haben uns selbst Schreckliches angetan, und der bis heute
andauernde Brudermord unter den Shan ist ein Nebenprodukt der jahrzehntelangen Kriege, die im
Shan-Staat mit Unterstutzung oder Beteiligung des burmesischen Militars gefuhrt wurden.

Inwieweit ist es die Pflicht von Kiinstler*innen und Kunst, iiber soziale Fragen und die


https://www.novacontemporary.com/exhibitions/39-the-broken-white-umbrella-sawangwongse-yawnghwe/overview/

politische Realitat, die sie umgibt, zu reflektieren?

Sawangwongse Yawnghwe - Rohingya Boat Portrait aus der Ausstellung A beast, a god
and a line in Yangon. © Laura Faludi

Es ist nicht zwingend notwendig, dass Kunstler*innen uber soziale Fragen und die politische
Realitat, die sie umgibt, nachdenken. Die Rolle von Kunstler*innen in Paul Klees beruhmtem
Ausdruck — ,Die Kunst gibt nicht das Sichtbare wieder, sondern macht sichtbar” — umreif3t das
Problem von Kinstler*innen, die unsichtbaren Krafte sichtbar zu machen. Nach Adorno, mit dem ich
in gewisser Weise Ubereinstimme, ist es die Aufgabe von Kunstler*innen, ,eine leere Leinwand nicht
zu bedecken, sondern sie zu leeren, zu saubern, zu reinigen” (Theodor Adorno: Asthetische Theorie,
Minneapolis, University of Minnesota Press, 1997. S. 50).

Mit anderen Worten: Kiinstler*innen mussen sich von allen bereits prasentierten Ideen befreien, um
neu zu beginnen. Das Problem mit den heutigen sozialen Fragen oder der ,politischen Realitat’
besteht darin, dass sie immer und immer wieder durchgespielt wurden, ohne dass es wirkliche
Losungen gibt. Es gibt einen Stillstand, der sich am deutlichsten in dem gescheiterten
Friedensprozess und dem andauernden Burgerkrieg zeigt, und wir haben keine Ahnung, was vor
sich geht. In Burma lag dies zum grofSen Teil an den Finanzmitteln, die aufgrund des ,humanitaren
Korridors’ zur Verfigung standen, oder an den umfangreichen internationalen Geldern und Hilfen,
die ab etwa 2010 in die Unterstutzung so genannter Reformen und die ,Friedenskonsolidierung’,
nicht aber in strukturelle Veranderungen im Land flossen.

Ich wurde in einem Kriegsgebiet im Shan-Staat geboren, und im Gegensatz zu den meisten anderen
Shan-Geflichteten hatte ich das Gluck, als Teenager nach Kanada umzusiedeln. Ich genoss dort
Zuflucht und lebte in ,British Columbia‘ auf einem Land, das seinen indigenen Bewohner*innen



gestohlen worden war. Die Massengraber von indigenen Kindern, die in den letzten Jahren auf dem
Gelande von Internatsschulen in Kanada gefunden wurden — darunter auch einige ganz in der Nahe
des Ortes, an dem ich aufgewachsen bin —, erinnern mich daran, dass Burma bei weitem nicht der
einzige Ort ist, an dem indigene Volker grofSe Traumata erlitten haben. Es ist fiir Politiker*innen in
Kanada sehr einfach, aufzustehen und Rechenschaft fur den Volkermord im Rakhine-Staat zu
fordern, wahrend sie bequemerweise ignorieren, was viel naher an ihrer Heimat in den
Internatsschulen stattfand, die noch in Betrieb waren, als meine Familie in den 1980er Jahren nach
Kanada kam.

Sawangwongse Yawnghwe - Die konigliche Hochzeit aus der Einzelausstellung The
Broken Umbrella in Bangkok. © Laura Faludi

Die Zensur in Myanmar behindert oft das kiinstlerische Schaffen, inshesondere wenn es
politisch ist. Wenn man aulSerhalb des Landes arbeitet, wird man durch diese Art von
Zensur nicht wirklich eingeschrankt. Zensieren Sie sich selbst in irgendeiner Weise? Gibt
es Dinge, iiber die Sie einfach nicht 'sprechen’ konnen?

Myanmar oder Burma ist ein Land, das ich seit meiner Geburt nicht mehr gesehen habe. Es war
immer ein verlorener Ort, den ich nie besessen habe. Seit dem Militarputsch im Jahr 2021 habe ich
mich zurtuckgehalten, mich nicht mit den Volksverteidigungskraften oder anderen lokalen
Verteidigungskraften beschaftigt, die in der Folgezeit gebildet wurden, vor allem wegen der
Sicherheitsprobleme der Menschen vor Ort. Das Land befindet sich im Krieg, und das schon seit 70
Jahren. Ich zensiere mich nicht, warum sollte ich auch? Ich mochte einfach keine Menschen in
Burma oder in der Region identifizieren und in Gefahr bringen. Obwohl ich das sehr ernst nehme,
glaube ich nicht, dass die Welt Burma Aufmerksamkeit schenkt, abgesehen von ihren neokolonialen
Interessen an den Ressourcen des Landes.

In Teil II des Interviews berichtet Sawangwongse Yawnghwe tiber seine Erfahrungen mit Kunst und
Kiinstler*innen im Exil sowie die kiinstlerischen Perspektiven in Myanmar und Sudostasien.


https://suedostasien.net/die-geisterhafte-unsichere-erinnerung-an-die-vergangenheit-teil-ii/

gt

fLELEA B> /3EH
dzsuangszi@gmail.com

Laura Faludi hat an der Universitdt Hamburg Sudostasienwissenschaften (Schwerpunkt Vietnam und
Indonesien) sowie Friedens- und Konfliktforschung studiert. Sie lebt, forscht und arbeitet seit mehreren
Jahren in Slidostasien. Sie hat als Beraterin flir Menschenrechtsdokumentation und visuelles
datenbasiertes Storytelling in Myanmar gearbeitet. Zurzeit ist sie als Friedensfachkraft flr den Zivilen
Friedensdienst in Myanmar und Thailand tatig. Sie schreibt seit 2015 fUr die stidostasien.


mailto:dzsuangszi@gmail.com

