
1 | 2022, Rezensionen, Thailand,
Autor*in: Laura Faludi

Der Klang als Mahnung

A Minor History Part 2: Beautiful Things von Apichatpong Weerasethakul, Ausstellung in der 100
Tonson Foundation, Bangkok (18.2.2022 – 10.4.2022). © Laura Faludi

Thailand/Kolumbien: Seit Mai 2022 läuft der Film „Memoria“ des thailändischen Künstlers
Apichatpong Weerasethakul in deutschen Kinos. „Memoria“ ist eine Meditation über Erinnerung mit
Hilfe aller Sinne. Die Ausstellung „A minor history“ in Bangkok dokumentiert die Entstehung des
Films.

Apichatpong Weerasethakul (geboren 1970 in Bangkok) ist eine unumgängliche Figur der

https://suedostasien.net/author/faludi/amp/


thailändischen Kunstszene. Im Ausland ist der bildende Künstler vor allem für seine Filme bekannt.
Seine Spielfilme wie Uncle Boonmee erinnert sich an seine früheren Leben (2010) und Tropical
Malady (2004) sind ewige Festival-Favoriten und werden von Film-Freunden und Kritiker*innen
verehrt. Doch auch seine Installationen und Kunstwerke werden regelmäßig in führenden
Veranstaltungsorten der Welt gezeigt, unter anderen im Rahmen der documenta in Kassel. Mit
Memoria drehte Apichatpong seinen ersten Film auf Englisch außerhalb von Thailand. Nach dem
Filmen kehrte er nach Khon Kaen, seine Heimatstadt in Isan zurück. Die Ausstellung A Minor
History dokumentiert diese Reise und steht auch in einer Art Dialog mit dem Film und dessen
Herstellung.

Erinnerung als Tinnitus
Jessica (Tilda Swinton) wird eines Nachts von einem lauten Klang, den kein anderer hört,
aufgeweckt. Der Klang, wie ein fernes Echo der Erinnerung, verfolgt die Schottin, die in Kolumbien
ihre kranke Schwester besucht. Während die Schwester anscheinend in Vergesslichkeit sinkt,
erinnert sich Jessica an Ereignisse, die nicht ihr passierten. Die Reise um die Quelle des nächtlichen
Klangs zu finden führt sie in die Tiefe des Landes. Ihr ‚Guide‘ ist Hernan, ein Mann, den nur sie
sehen kann. In seiner ersten Manifestation hilft Hernan in Gestalt eines Jungen, den Klang für
Jessica zu rekonstruieren. Eine merkwürdige Annäherung und Kameradschaft entwickeln sich
zwischen den beiden, aber kurz darauf verschwindet er, als hätte er nie existiert. Währenddessen
wird der Klang im Kopf von Jessica immer stärker und häufiger, andeutend dass sie näher an ein
Verständnis ihren akustischen Halluzinationen kommt.

Der thaiändische Künstler Apichatpong Weerasethakul meditiert in seinem Film Memoria auf
beeindruckende und verstörende Weise über Erinnerung. Screenshots

Der Durchbruch trifft während einer Reise in den Dschungel ein, wo sie eine befreundete
Anthropologin zu einer Ausgrabung alter Skeletten begleitet. Hernan, dieses Mal ein Mann im
mittleren Alter, ist ein Fischer, der nie sein Dorf verlassen hat. Hier zeigt sich erneut die
Verbindung: Der Klang gehört zu Hernan, er ist seine persönliche Erinnerung, gemischt mit denen
von anderen Menschen, die lange vor ihm lebten. In einem Moment der Epiphanie wird dem
Zuschauer klar, was der Klang eigentlich bedeutet – auf ‚wahre Apichatpong- Art‘. Die Kamera
schwenkt auf die nebligen Berge, bleibt stehen – und der Abspann läuft durch.

Skelette im Keller

https://www.youtube.com/watch?v=GCm_Qinfjcs


Apichatpong Weerasethakul: Mekong Murder Mystery. @ Laura Faludi

Vor allem ein visueller Denker, arbeitet Apichatpong nur begrenzt mit Worten. Wenn er sie benutzt,
tragen sie wenig zum Prozess des Verständnisses bei. Wörter sind unzureichend, wenn nicht
komplett hinderlich, um die Gesamtheit des Menschseins und menschliche Erfahrungen zu erfassen.
In einer sehr langen Szene sehen wir Jessica, als sie sich müht, den Klang in ihrem Kopf zu
beschreiben. Die Wörter nähern sich, aber sind nie ‚genau richtig‘. Wenn der ältere Hernan seine
Wahrnehmung der Welt zu erklären versucht, versteht ihn Jessica nur, als sie dessen Fähigkeit
kurzfristig selbst erwirbt und vergangenes Geschehen auch ‚hören‘ kann.

Die Wörter in den Erzählungen von Jessicas Schwester wiederum, obwohl kohärent, sind in ihrem
eigenen Bezugsfeld geschlossen und machen deswegen für Jessica überhaupt keinen Sinn. Diese
Äußerungen über die Ungenauigkeit von Worten lesen sich auch als ein Kommentar auf die
Funktionsweisen der Erinnerung, ihre Zersplitterung, wie verkörpert sie ist und wie sie durch alle
unsere Sinne wirkt.

In einer der Anfangsszenen explodiert der Auspuff eines Busses und ein Fußgänger wirft sich sofort
auf den Boden. Diese kurze wortlose Ereignissequenz lässt die langfristigen Wirkungen und
Traumata des Bürgerkrieges in Kolumbien erahnen. An anderer Stelle im Film sind die Parallelen
direkter: die Anthropologin zeigt Jessica ein Skelett mit einem trepanierten Schädel – die prä-
kolumbische Kulturen des Landes glaubten, dass böse Geister (Traumata?) durch ein Loch im Kopf
losgelassen werden können.

Apichatpong legt die verschiedenen Schichten der Geschichte bloß, wo die Grenzen zwischen
persönlich und gemeinschaftlich verwischen. Als Jessica durch die Baustelle eines Tunnels zu der
Ausgrabung läuft, schwenkt die Kamera wieder und fokussiert auf Bagger, die im Hintergrund
unaufhörlich weiterarbeiten. Die Symbolik ist untrüglich. Apichatpong spricht mit Bildern und
Tönen, aber er will nicht, dass seine Zuschauer*Innen diese Eindrücke ‚verstehen‘. Er will, dass sie
sich in ihnen versenken und sie ‚erleben‘. Er will, dass sie sich ‚erinnern‘.



Ausstellung A Minor History

Natanon Senjit: Break Out of the National Conflict Into Peaceful Nature. @
Laura Faludi

Erinnerung und Immersion spielen auch eine entscheidende Rolle in der zweiteiligen Ausstellung A
Minor History. Obwohl Apichatpong vor einigen Jahren festgestellt hat, dass er unter der
herrschenden Militärregierung keine Spielfilme mehr in Thailand drehen wird, beeinflusst diese
Entscheidung seine Arbeit in anderen Kunstbereichen anscheinend nicht. Die Ausstellung ist eine
Art Hommage nicht nur an seine Heimatregion Isan, sondern auch an diejenigen, die gegen ein
unterdrückerisches Regime gekämpft und ihre Leben geopfert haben. Die Fotomontage Mekong
Murder Mystery erinnert an die Ermordung zweier Aktivisten, deren verstümmelte Körper 2019 an
der laotischen Grenze in einem Fluss gefunden wurden. Auf einem anderen Bild Beautiful Things
(Liberty) referenziert Apichatpong die neuesten Proteste gegen die Militärregierung sowie die
thailändische Monarchie.

Seine Überzeugung, dass die nächste Generation vielleicht etwas ändern kann, wurde durch die
Interventionen zwei jüngeren Künstler*Innen aus Chiang Mai betont. Das Gemälde von Natanon
Senjit Break Out of the National Conflict Into Peaceful Nature steht im Fokus der Ausstellung und
hebt die Wichtigkeit der Massenbewegungen hervor. Der Skulptur von Methagod, Thep Nelumbo
Nucifera (Die Gottheit der heiligen Lotusblume), kann auch als ein Symbol der Jugendbewegungen
verstanden werden: die Widerstandsfähigkeit der Pflanze ermöglicht, dass sie auch nach längerer
‚Inaktivität‘ wieder weiter wachsen kann, und ist damit quasi unsterblich.

Viele von diesen Geschichten des Widerstandes sind unsichtbar geworden. In der Ausstellung
wurden die politischen Bilder auf Fotos von leeren Zimmern überlagert. Nichts ist, wie es zu sein
scheint. Unter jeder ereignislosen Oberfläche stecken weitere Schichten, die man entdecken kann.
Das wiederkehrende Thema von ungemachten Betten sowie die unbeleuchtete Raumgestaltung
verweisen noch auf Apichatpong eigene Erfahrung mit dem ‚exploding head syndrome‘, den
nächtlichen Halluzinationen, die vielleicht Inspiration für seinen Film Memoria waren. Apichatpong
interpretiert den Klang als eine Mahnung, die ihn an irgendetwas, was er vergessen hat, erinnern
sollte. Er leitet diese Mahnung mit seiner Kunst weiter und fordert uns auf, im Moment ‚anwesend‘



zu sein, und einen Blick hinter die Kulissen zu werfen. Um zu bezeugen und zu erinnern.

Rezension zu: Memoria (2021), ein Film von Apichatpong Weerasethakul in deutschen Kinos seit
dem 5. Mai 2022

dzsuangszi@gmail.com

Laura Faludi hat an der Universität Hamburg Südostasienwissenschaften (Schwerpunkt Vietnam und
Indonesien) sowie Friedens- und Konfliktforschung studiert. Sie lebt, forscht und arbeitet seit mehreren
Jahren in Südostasien. Sie hat als Beraterin für Menschenrechtsdokumentation und visuelles
datenbasiertes Storytelling in Myanmar gearbeitet. Zurzeit ist sie als Friedensfachkraft für den Zivilen
Friedensdienst in Myanmar und Thailand tätig. Sie schreibt seit 2015 für die südostasien.

mailto:dzsuangszi@gmail.com

