sudostasien

Zeitschrift fur Politik e Kultur e Dialog

3 | 2021, Indonesien,
Autor*in: Hatib A. Kadir

Das spaltende niederlandische
Vermachtnis auf den Molukken

Die Wapauwe Moschee, alteste Moschee Malukus, gegrundet 1414 in vorkolonialer Zeit © Hatib
Kadir

Indonesien/Niederlande: Mit der niederldndischen kolonialen Besatzung nahm die Polarisierung der
ambonesischen Gesellschaft zu. Bis heute prdgen soziale und religiose Spaltungen das
Zusammenleben.

In der postkolonialen Gesellschaft Ambons in der Provinz Maluku (Molukken) ist das
Zusammenleben von der Polarisierung und dem Konflikt zwischen christlichen und muslimischen
Gruppen uberschattet. Religiose Polarisierung ist in Ambon keine neue Erfahrung: Kriege der


https://suedostasien.net/author/hatib-a-kadir/

lokalen Bevolkerung mit den Armeen Portugals und der Niederlande wurden seit der Mitte des 16.
Jahrhunderts wiederholt gefuhrt.

Diese Spannungen und Konflikte fithrten zur Spaltung zwischen verschiedenen religiosen Gruppen -
zwischen Teilen der Bevolkerung, die zum Islam oder Christentum konvertierten - und zur starken
Auspragung von Identitat basierend auf Religions- und Clan-Zugehorigkeit. Seit der
niederlandischen kolonialen Besatzung im 16. Jahrhundert nahm die Polarisierung der
ambonesischen Gesellschaft zu und verscharfte sich besonders im spaten 19. Jahrhundert.

Relikt der niederlandischen Besatzung: Das Fort Amsterdam in Ambon. Das
»Teile und Herrsche” - System der Kolonialzeit fithrt bis in die Gegenwart
zu sozialen Spannungen. © Maxdogil - Eigenes Werk, CC BY-SA 4.0

Im Jahr 1882 erreichte die Zahl muslimischer Einwohner*innen der Inseln von Ambon (Haruku,
Saparua und Nusalaut) 16.693 oder 28,3% der Gesamtbevolkerung von 58.893 (Marianne Hulsbosch



Pointy Shoes and Pith Helmets. Dress and Identity Construction in Ambon from 1850 to 1942.
Leiden/Boston: Brill, 2015). Doch trotz des rapiden Zuwachses der muslimischen Bevolkerung wurde
diese von den niederlandischen Besatzer*innen marginalisiert Dies fuhrte dazu, dass muslimische
Ambones*innen eine zunehmend konservative Haltung gegenuber religioser Interpretation
einnahmen und sich von Nicht-Muslim*innen abgrenzten.

Modernisierung und Monopole

Im frithen 20. Jahrhundert nahmen Muslim*innen im Unterschied zu Christ*innen kaum am
,modernen’ Lebensstil von Niederlandisch-Ostindien teil, etwa was Kleidung (Schuhe, Hosen) und
Nahrungsmittel (Brot, Schweinefleisch) anging. Zudem wurden Muslim*innen als ruckstandig
betrachtet, weil sie selten der kolonialen Armee Koninklijk Nederlandsch-Indisch Leger (KNIL)
beitraten. Dagegen wurde die KNIL in der christlichen Mehrheitsgesellschaft als wichtiger Trager
der Modernisierung angesehen, da Mitglieder der Truppe als diszipliniert galten, ein
uberdurchschnittlich hohes und regulares Einkommen erhielten und ihre Kinder das Privileg hatten,
europaische Schulen zu besuchen.

Muslim*innen waren eher als Handler*innen, Pilgerer*innen und Matrosen aktiv gesellschaftlich
involviert. Die muslimische Bevolkerung erlitt durch die Monopolisierung des einst von ihr
dominierten Gewurzhandels durch Niederlander*innen wirtschaftliche Verluste und ihr blieb der
Zugang zu niederlandischen Schulen meist verwehrt. Die einzige Ausnahme bildeten die Sohne
lokaler Herrscher (radja), die ebenfalls die Vorzuge westlicher Bildung geniefSen durften.

Christliche Privilegien wahrend der Kolonialzeit

Im Vergleich zu Muslim*innen bekamen Christ*innen leichter Zugang zu westlicher Bildung und zur
Kolonialregierung. Die christliche Gemeinschaft Ambons mit ihrer Nahe zur kolonialen Verwaltung
beanspruchte fiir sich die Definitionshoheit, was das Verstandnis von ,Moderne‘ betraf. Fir
Ambones*innen in den Stadten hatte es nicht nur religiose, sondern auch politische Vorziige,
christlich zu sein. Durch ein Bekenntnis zum Christentum versprachen sich viele Einwohner*innen
der Molukken erleichterten Zugang zur niederlandischen Macht.

Im Verhaltnis zu uberwiegend muslimisch gepragten ethnischen Gruppen wie Javaner*innen,
Makassar*innen oder Butones*innen waren Molukker*innen deutlich privilegiert. IThre Nahe zu den
Kolonisator*innen schutzte sie auch vor den Aggressionen anderer ethnischer Gruppen, die den
christlichen Glauben nicht angenommen hatten, da die niederlandische Regierung einheimischen
Christ*innen Schutz bot und Macht zuteilte. Christliche Ambones*innen genossen die Friichte
westlicher Bildung und hatten die Moglichkeit, in der niederlandischen Verwaltung zu arbeiten.
Zudem kamen sie als Bedienstete von Kolonialbeamt*innen in Kontakt mit der Welt jenseits von
Ambon, indem sie etwa als Lehrer*innen und Beamt*innen im gesamten Gebiet Niederlandisch-
Ostindiens arbeiteten.

Die ambonesische Gesellschaft war wahrend des Ubergangs zu einem unabhéngigen indonesischen
Staat in drei politische Lager gespalten. Einige Ambones*innen solidarisierten sich aufgrund ihrer
Privilegien mit der niederlandischen Kolonialmacht, die meisten von ihnen christliche
Dorfbewohner*innen. Andere unterstitzten gemalSigte Politiker*innen, die ein foderales System
forderten, in dem Ambones*innen autonom uber ihre eigene Gesellschaft herrschen konnten.
Republikaner*innen schliefSlich votierten fur eine Eingliederung in den neu geschaffenen
indonesischen Staat. Die letzte Option wurde vor allem von muslimischen Dorfbewohner*innen
unterstutzt, da sie wahrend der Kolonialzeit durch die niederlandische Politik benachteiligt worden
waren.



Frauen spielen Hadrat-Musik mit Tambourinen wahrend der Hochzeitszeremonie in einem
muslimischen Dorf © Hatib Kadir

Konflikte um Eigentumsverhaltnisse, Lokalwahlen und
Handelswettbewerb

Gegen Ende der Neuen Ordnung unter Suharto (autoritarer Prasident Indonesiens von 1967 - 1998)
erlebten ambonesische Muslim*innen schrittweise mehr soziale Mobilitat. Die Alphabetisierungsrate
unter Muslim*innen nahm stark zu. Sie sprachen dieselbe Lingua Franca (Indonesisch) und sahen
dieselben Fernsehprogramme wie andere Indonesier*innen und hatten denselben Zugang zu
Schulen und Universitaten sowie Verwaltungspositionen. Andererseits nahmen gegen Ende des
Regimes der Neuen Ordnung auch Projekte der Islamisierung (islamisasi) zu, was sich in der
steigenden Zahl von islamischen Internaten und der Organisation muslimischer Technokrat*innen
widerspiegelte.

Diese muslimischen VorstoRe fiihrten zu Angsten unter ambonesischen Christ*innen. Der Trend der
islamisasi fiel mit einer steigenden muslimischen Bevolkerungszahl zusammen. Zum Vergleich: der
Anteil von Christ*innen an der ambonesischen Bevolkerung war von 60% in den 1970er-Jahren auf
52% in den 1990er-Jahren gefallen. Einer der Hauptfaktoren, der zum Zuwachs der muslimischen
Bevolkerung fuhrte, war Migration aus Sulawesi. Diese Zuwanderungsstrome erhohten nicht nur die
soziale Diversitat sondern verscharften auch die Spannungen zwischen Muslim*innen und
Christ*innen. Die meisten Konflikte bezogen sich auf Eigentumsverhaltnisse, Lokalwahlen und
Handelswettbewerb.

Viele Analyst*innen halten die politische Polarisierung und den Niedergang christlicher Macht fiir
die Hauptausloser des gewaltsam ausgetragenen Konflikts in den Molukken zwischen 1999 und



2004. Er folgte unmittelbar auf die Wirtschaftskrise in Asien, die den Zusammenbruch des Neue
Ordnung-Regimes beschleunigt hatte und ereignete sich also wahrend des Ubergangs zur
Demokratie. Eine lange Geschichte von wechselseitigem Misstrauen, Wettstreit und Eifersucht
sowie Gefuhle der Marginalisierung trieben Muslim*innen und Christ*innen an und fuhrten
schlieBlich zum Gewaltausbruch in dieser Ubergangsphase. Die Gewalttaten dauerten fiinf Jahre an.
Zum einen weil die Bevolkerung nahezu gleichmafig in die zwei Lager geteilt war. Zum anderen
aufgrund der vielen politischen Interessen, inklusive in Teilen des Militars, die sich eine Rickkehr zu
der Macht und dem Prestige erhofften, die ihnen wahrend der Neuen Ordnung zur Verfugung
gestanden hatten.

Nach dem gewaltsam ausgetragenen Konflikt 1999-2004: Die Routen und
Farben offentlicher Transportmittel zeigen auch Religionszugehorigkeit an.
Die Mehrheit der roten Minibusse fahrt christliche Gebiete an, die grunen
muslimische. © Hatib Kadir



Leben in Segregation nach dem Gewaltausbruch

Zwischen 1999 und 2004 forderte der Konflikt zwischen Muslim*innen und Christ*innen in der
Provinz Molukken etwa 10.000 Menschenleben. 140.000 weitere Menschen flohen. Der Konflikt
lahmte auRerdem die wirtschaftlichen Aktivitaten auf den Molukken. Unternehmer*innen, die den
Markt auf den Molukken dominiert hatten, zogen sich zurick und nahmen ihr Kapital mit. Darunter
waren viele Butones*innen, Javaner*innen und molukkische Chines*innen, die fur viele Generationen
in Ambon gelebt hatten.

Der Konflikt zwischen 1999 und 2004 fiihrte zu einer Verringerung des alten christlichen sozialen
und wirtschaftlichen Prestiges. Vor dem Konflikt waren nicht viele Christ*innen im informellen
Sektor tatig. Nach dem Konflikt dagegen erfuhren sie einen drastischen sozialen Abstieg. Die
gesellschaftliche und wirtschaftliche Lage zwang sie dazu, alternative Einkommensmoglichkeiten zu
finden. Nun nahmen christliche Ambones*innen informelle Tatigkeiten an, die zuvor von
muslimischen Migrant*innen dominiert gewesen waren, etwa als Marktverkaufer*innen (pedagang
pasar), Fahrradrikscha-Fahrer (tukang becak) und Motorradtaxi-Fahrer*innen (tukang ojek).

Die massiven Vertreibungen wahrend und nach dem Konflikt fithrten zu einer Koexistenz von
muslimischen und christlichen Gemeinschaften. Doch leben diese je nach religiosem Hintergrund in
verschiedenen Dorfern. Der andauernde Prozess einer sozialen und religiosen Neuordnung ist von
all den beschriebenen ,Geistern der Vergangenheit’ - also den Erfahrungen wahrend der
niederlandischen Kolonialzeit, wahrend des Neue Ordnung-Regimes und wahrend des Konflikts -
ebenso beeinflusst wie von Gefiihlen der globalen Zugehorigkeit und der nationalen politisch-
okonomischen Struktur. Bis heute haben weite Teile der christlichen Gemeinschaft auf den
Molukken aufgrund ihrer kolonialen Privilegien positive Erinnerungen an die Niederlander, wahrend
muslimische Gruppierungen sich haufig als Teil einer unterdruckten religiosen Gemeinschaft sehen
und sich beispielsweise mit der palastinensischen Unabhangigkeitsbewegung identifizieren. Dies
sind die Auswirkungen einer postkolonialen sozialen Imagination, die nicht nur eng mit der
gegenwartigen Politik in Indonesien verflochten sind, sondern auch mit seiner Geschichte.

Ubersetzung aus dem Englischen von: Sophia Hornbacher-Schénleber

h.kadir@suedostasien.net

Hatib A. Kadir studierte Anthropologie sowie Religionswissenschaften und Transkulturelle Studien an der
Gadjah Mada Universitat, Indonesien. Er arbeitet an der Fertigstellung seiner Doktorarbeit in Kultur- und
Sozialanthropologie an der Brawijaya Universitat in Malang und ist momentan Gastprofessor an der School
of Foreign Languages der Universitat Peking. Hatibs Dissertation fokussiert sich auf Themen des
Warentauschs und der Aufstiegsmobilitadt unter Migrant*innen in der Folgezeit des religidsen Konflikts auf
den Molukken, Indonesien. Seine breiteren Forschungsinteressen richten sich auf Migration, ethnische und
religiése Beziehungen auf den Molukken sowie umstrittene Staatsbirgerschaft und Rassismus in West


mailto:h.kadir@suedostasien.net

Papua.

Dieser Text erscheint unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.


http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

